
0 
 

CAPA 

  



1 
 

Copyright ©2025 Fernando Belíssimo 

Todos os direitos reservados. 

ISBN nº 978-65-01-59405-7 

 

  



2 
 

Para Rosane, meu eterno e infinito amor! 

Meu filho Lucas... 

Minha filha Kalinka! 

Ao Professor e Psicanalista Marcos Simóes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

In Memoriam: 

 

David Coimbra 

Henrique Belíssimo 

  



4 
 

INSPIRAÇÕES 

“, ir para além do viés do aparentemente possível é o que 

nos faz humanos, nenhum homem brilhou, nenhum 

homem inovou por fazer aquilo que o status quo dizia que 

era possível. Só aqueles que acreditaram poder fazer o 

impossível, é que foram além disso e inovaram.” Mikhail 

Bakunin 

“...Volte seus olhos para dentro, contemple suas próprias 

profundezas, aprenda primeiro a conhecer-se.” Sigmund 

Freud 

“...Nunca tenha certeza de nada, porque a sabedoria 

começa com a dúvida.” Sigmund Freud 

“...O máximo de liberdade que o ser humano pode aspirar 

a prisão na qual quer viver! A liberdade é uma abstração! 

Diga-me qual é a sua tribo e eu direi qual é a sua clausura! 

Só há liberdade se sua vida for produzida por você 

mesmo.” Baruch Spinoza 

  



5 
 

PREFÁCIO 

Um grande convite ao saber! 

É dessa forma que me senti ao ler este livro. Em cada 

página virada uma nova possibilidade de atravessar 

uma ponte suspensa entre o trabalho cirúrgico da 

teoria e a aventura da vida. Com uma escrita bastante 

singular, de fácil entendimento e alinhada com a 

transmissão da psicanálise, o Fernando conseguiu 

trazer a essência da psicanálise ao partilhar 

inquietações que são traduzidas em palavras. Cada 

capítulo, cada reflexão que compõem este livro 

transpassa da simples ideia de um texto acadêmico e 

repousa na escuta sensível, na tentativa ousada de 

tocar e expressar o indizível que pulsa, muitas vezes 

entre linhas e palavras, trazendo à tona a 

profundidade da clínica psicanalítica em 

concomitância com a existência cotidiana. 

O Fernando consegue tirar a psicanálise de seu 

pedestal acadêmico e aristocrático e consegue trazê-

la com destreza de um maestro regendo sua 

orquestra. A psicanálise não caminha no tempo nem 

no espaço, nem mesmo se compõe de fragmentos 

que se atraem, que se repelem e que se entrelaçam 

e, neste livro, o leitor é convidado a mergulhar em 



6 
 

sua própria imensidão para poder compreender estes 

conceitos que não são fáceis, mas que estão 

traduzidos de maneira organizada e clara, entre o dito 

e o não dito, entre o silêncio e o ruído, entre o que 

precede e o que sucede. É nesse limiar, nesse quase-

não-lugar, que Fernando, com delicadeza e firmeza, 

nos convida a um profundo autoquestionamento: o 

que nos move? Que feridas, talvez inconscientes, 

insistimos em repetir? O que ecoa, sussurra ou ressoa 

em nós, vindos da infância distante, da intensidade 

do desejo ou da força inabalável da crença? 

A estrutura deste livro nos permite atravessar e 

conectar os mais diversos registros. Da análise 

lacaniana instigante de uma “banana colada à 

parede”, que desafia o olhar e a percepção, à reflexão 

profunda sobre teologias contemporâneas e as 

angústias existenciais que permeiam nossa era, o que 

sustenta essa aparente multiplicidade de temas é 

uma fidelidade inegociável a uma ética da escuta. 

Uma ética que proclama que nenhuma dor, por 

menor que pareça, é banal, que nenhum afeto, por 

mais perturbador que seja, é descartável, e que 

nenhum sujeito, em sua singularidade irredutível, 

pode ser resumido ou aprisionado a um mero 

diagnóstico. 



7 
 

Ler este livro é uma experiência a uma sessão de 

análise - é estar diante de alguém que, livremente 

associa, sem temer a dúvida, o julgamento, a própria 

escuta. É acolher a incerteza como parte inerente do 

processo de pensar. É um livro que desmonta 

conceitos estabelecidos, provoca o pensamento com 

questões incisivas, enfatiza a importância do escutar, 

mas não perde a compostura por aquilo que nos 

torna humanos. Esse texto é uma xícara de café que 

remete ao refletir e convida a repensar a 

perplexidade e a complexidade da vida e, sobretudo, 

traz o desejo insaciável e autêntico de compreender 

estes conceitos tão fundamentais para nossa 

vivência, ainda que o desejo pelo saber seja 

insaciável. 

As explicações trazidas são claras, concisas e 

objetivas, de forma que leva o leitor a, de fato, 

compreender os maiores conceitos psicanalíticos. É 

um livro que remete a uma associação livre sobre 

cada tema abordado. Cada capítulo traz uma 

explicação dos principais pontos que serão 

abordados, o que facilita muito o entendimento do 

que o Fernando quer passar. 

Assim, quem se propuser a ler esta obra com o desejo 

de respostas prontas, vai encontrar muito mais do 



8 
 

que isso - vai encontrar perguntas e reflexões 

profundas, que valem muito mais. Vai encontrar a 

chave das portas do inconsciente para pensamentos 

que podem trazer. A “Constante Inconsciente” é uma 

relação interessantíssima, diante da dinâmica da 

compreensão sobre como agimos, somos, pensamos 

e sentimos. Sempre haverá um inconsciente que 

estimula o consciente. Sempre haverá um porquê, 

pois na psicanálise nada é por acaso. Entre Ecos e 

Silêncios nos tornamos quem somos e somos que 

conseguimos ser com aquilo que temos. Valeu cada 

letra! 

Este livro está realmente (Fernando) Belíssimo! Valeu 

cada letra! 

Marcos Simoes 

Psicanalista 

  



9 
 

Prefácio 2 – Como se fosse escrito por David Coimbra 

Confesso: sempre achei que o Fernando era doido. 

Daqueles que falam com mais metáforas do que 

gente normal suporta. Que enxergam alma até na 

sombra do abajur. Mas, ainda assim, escutei — e me 

calei. 

Porque, no fundo, ele estava certo. 

Há quem escreva por vaidade, quem escreva por 

tédio, e há quem escreva porque precisa — como 

quem sangra. O Fernando escreve assim: entre o 

desespero e o encantamento. 

Este livro, que agora você segura, é um mosaico da 

alma dele. Tem poesia, tem dor, tem ternura, tem 

revolta. Tem também aquela mania que ele tem de 

tentar entender o mundo por dentro, desmontando 

sentimentos como quem desmonta um velho rádio 

de pilha. 

Eu, se pudesse, estaria ao lado dele agora, rindo, 

discutindo, tomando um café e dizendo: 

— Tu é louco, Fernando. Mas que baita livro tu 

escreveste. 

Com afeto, ironia e um pouco de inveja, 

David (onde quer que eu esteja). 



10 
 

  



11 
 

ÍNDICE 

Sumário 
Prefácio 2 – Como se fosse escrito por David Coimbra ..................... 9 

Introdução: ....................................................................................... 13 

PARTE 1 - PSICANÁLISES ......................................................... 14 

I - Lacan e a Banana na Parede... ............................................ 15 

II - Funk, Sadismo e Psicanalise .............................................. 19 

III - A Psicanálise e o Poder ...................................................... 23 

IV - O real! O verdadeiro! A psicose... .................................... 26 

V - RELAÇÃO ................................................................................ 30 

VI - Tristeza, Depressão, Ansiedade ....................................... 34 

VII - A Psicanálise do Autismo ................................................. 38 

VIII - NEUROSE: RESPONSABILIDADE e CULPA... 

JULGAMENTO e PUNIÇÃO ....................................................... 41 

IX - Perversão e Parafilia ........................................................... 45 

X – Entre Letras e átomos: O Entrelaçamento Quântico 

como Metáfora do Sujeito na Psicanálise ............................. 49 

XI – Psicanálise e Neurociência: Diálogos Possíveis Entre 

o Simbólico e o Biológico ......................................................... 53 

XII – A Formação do Psicanalista ............................................ 58 

PARTE II - TEOLOGIAS .............................................................. 61 

Oração da Tempestade ............................................................. 61 

A Teologia da Dúvida .................................................................. 62 

A Teologia da Legislação ...................................................... 63 

Os 10 Mandamentos ............................................................... 64 



12 
 

A Teologia da Denominação ................................................. 66 

A Teologia da Oposição ......................................................... 67 

A Teologia da Pobreza ............................................................ 67 

A Teologia da Prosperidade .................................................. 69 

PARTE III: AMENIDADES ................................................................... 72 

SWING  ANIMAL ........................................................................... 73 

Poema Macabro ....................................................................... 75 

Oração da Tempestade .......................................................... 77 

FINALMENTE: ................................................................................... 79 

Carta Póstuma – David Coimbra, Canalha eterno!! ........................ 81 

 

 

  



13 
 

Introdução: 
Não sei exatamente quando começou minha formação como 

analista. Muito antes da primeira aula, já escutava confissões 

em tom baixo, olhares desviados, histórias que imploravam 

abrigo. Talvez tenha começado ali, quando percebi que havia 

algo de sagrado no gesto de escutar — não para responder, 

mas para sustentar. 

Este livro é um caderno de fragmentos. Não obedece a uma 

cronologia nem se prende a categorias acadêmicas. É um 

reflexo de como me formei — e sigo me formando — no 

espaço entre a teoria e a vivência, entre a palavra e o afeto, 

entre o eco que ressoa e o silêncio que cura. 

Há textos que nasceram de atendimentos, outros de noites 

insones. Alguns vieram de aulas, outros da vida. Todos 

carregam algo de mim — e algo daqueles que, com coragem, 

confiaram sua dor à minha escuta. 

Escrevo este livro não para ensinar, mas para compartilhar. 

Para fazer companhia àqueles que, como eu, se reconhecem 

nesse ofício de escutar com o corpo inteiro, de sustentar o 

vazio, de acolher o que não cabe em diagnóstico. 

Que cada leitor encontre aqui um espelho, um abrigo ou, 

quem sabe, uma pergunta. 

Com escuta, 

Fernando Belissimo 

  



14 
 

PARTE 1 - PSICANÁLISES 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

I - Lacan e a Banana na Parede... 
 

Overview 

O texto aborda a relação entre arte, psicanálise e poder 

através de diferentes temas, começando com a obra 

"Comedian" de Maurizio Cattelan e sua conexão com a teoria 

lacaniana, expandindo para reflexões sobre funk, sadismo, e o 

papel da música na expressão emocional. Em seguida, 

discute a natureza do poder e sua influência na psique 

humana, além da relação entre verdade e realidade, e os 

estados emocionais como tristeza, depressão e ansiedade. 

Por fim, explora a teologia e suas implicações na sociedade 

contemporânea. 

A escultura “Comedian” (“comediante” em portugues), 

uma obra de Maurizio Castelan, que na verdade é, nada mais 

nada menos, que  uma banana presa à uma parede por uma 

fita crepe prateada, foi  vendida, em um leilão de arte, na casa 

de Leilões Sotheby’s (Londres, Inglaterra),  por 6,5 milhões de 

dólares. O arremate da epigrafada “obra” foi feito por um 

empresário chinês, um milhonário de 34 anos, Justin Sun, 

cujo principal negócio é o investimento em cripto moedas (ele 

foi o fundador da plataforma Tron), que, alias, declarou que, 

segundo o G1 (obs “1”), irá “comer pessoalmente a banana 

como parte dessa experiência artística única, honrando se 

lugar tanto na história da arte quanto na cultura popular”. 

Mas o que que esta formidável piada caríssima tem em 

relação com nosso ilustre Jacque Lacan? 

Primeiramente vamos definir, muito rapidamente, o 

trinômio Lacaniano: 



16 
 

• O Real: diferentemente do conceito 

contido no dicionário, o real 

Lacananiano é o inimaginável, 

icomparável, O real é o sofrimento que, 

só quem sente, sente. É 

incompreensível, enigmático, 

angustiante ..., extravagante. O real é a 

frustração (pelo enigma que não se 

compreende)... o real, por ser 

“propriedade do rei”, é intocável. O real 

simplesmente é algo além das palavras, 

além da gramática. 

• O simbólico: é o parâmetro 

externamente oferecido, defendido... é o 

ponto de comparação. O simbólico é o 

que estabelece estruturas, regras, leis... 

ele dá significância ao que se tem por 

sociedade. O simbólico é a metáfora e a 

metonimia. 

• O imaginário: enquanto o simbólico 

compara, o imaginário define, 

identifica... imaginário se corresponde 

ao momento quando o sujeito percebe-

se como tal, como indivíduo, como 

existente... o imaginário é o ‘...cogito, 

ergo sum...” de Descartes... No 

imaginário o sujeito se identifica com as 

imagens do outro e, aí, constrói sua 

imagem, sua identificação diante do 

mundo . 

Retornando a nossa polêmica obra de arte, 

“COMEDIAN”, a nossa presa banana na parede, a banana 

nos leva a “banalidade”, o desprezível, comum... a banana é o 

Real... a banana de U$6,2 milhões é um deboche, é uma 



17 
 

gargalhada diante de uma sociedade neurótica, que luta em 

silêncio, que quer significância, portante, acaba por “comer a 

banana! 

Os U$6,2 milhoes de dólares (aproximadamente 38 

milhões de reais...) alcançados pela “obra de arte”, é o 

simbólico, pois coloca em cheque os conceitos de preço 

(U$6200000) com o conceito de valor (uma banana). 

O imaginário, portanto, se refere a reação particular 

que esse leilão provocou aos diferente sujeitos. Os 

assalariados, com renda mensal de cerca de 1 salário mínimo, 

imaginaram quanto poderia gastar por dia até completar o 

valor da obra (a saber, 2289 anos, aproximadamente). Muitos 

imaginar-se-iam no lugar do comprador do COMEDIAN e o 

poder que isso significaria, ..., a maioria, legitimamente 

indignada, tenta entender a distorção do real intocável que a 

riqueza proporciona, imaginam que o sujeito que arrematou a 

obra se coloca acima do bem e do mal, tripudiando sobre a 

sociedade que sofre. Ainda há o narcisismo declarado Justin 

Sun, o arrematador do COMEDIA, quando declara que ao 

“comer” a obra estará adquirindo seu espaço na história. A 

“COMEDIAN” expõe o capitalismo cru ao questionamento do 

significado da desigualdade, da indiferença. A COMEDIAN, ou 

melhor, o preço dela, questiona a diferença entre a lei  e a 

justiça. 

Mas e a arte?? É uma banana que se pendura em uma 

parede?? É comprável?? A arte, como diz o poeta, é porque a 

vida não é suficiente. Conforme Schopenhauer, referindo ao 

mundo marcado pela dor, a arte é uma fuga momentânea da 

imperfeição da vida. A arte surge como uma resposta ao real, 

oferecendo um instante de infinito. A insuficiência da vida, a 

finitude, o sofrimento, o real indiscutível, é compensada pela 

arte, que nos desloca,  introduzindo-nos ao imaginário.  O 

próprio Freud considerava a arte como uma forma de 



18 
 

sublimação, um processo no qual os desejos frustrados ou 

recalcados encontram-se como expressão de criações 

simbólicas. A arte era a única linguagem que Van Gogh 

conhecia para se relacionar com o mundo. 

A arte está além da linguagem tradicional, quem sabe, 

é a própria linguagem dos “anjos”, citada nos Atos dos 

Apóstolos na ocasião do pentecostes... ela capta o indizível, o 

irrefutável, define o real. A arte seria a expressão do amor, 

quem sabe, a localização do inconciente Freudiano.  

Os trinômios estão presentes de forma frequente na 

história da humanidade, na igreja católica temos o pai, 

“criador supremo”, o filho, o “salvador” e o espírito santo, o 

justificador... na psicanálise, em Freud na sua primeira tópica 

apresenta-se o Ics (o inconsciente), o PCs (o pré consciente) 

e o Cs (o consciente) logo após propõe o id, o ego e o 

superego. Em Lacan, como vimos anteriormente, 

encontramos definidos o Real, o Simbólico e o Imaginário, 

como o tripé que fundamenta toda sua teoria. 

 

Obs 1: https://g1.globo.com/pop-

arte/noticia/2024/11/21/famosa-banana-colada-na-parede-e-

vendida-por-mais-de-r-35-milhoes-em-nova-york.ghtml   - em 

26 de novembro de 2024. 

 

 

 

 

 

 

https://g1.globo.com/pop-arte/noticia/2024/11/21/famosa-banana-colada-na-parede-e-vendida-por-mais-de-r-35-milhoes-em-nova-york.ghtml
https://g1.globo.com/pop-arte/noticia/2024/11/21/famosa-banana-colada-na-parede-e-vendida-por-mais-de-r-35-milhoes-em-nova-york.ghtml
https://g1.globo.com/pop-arte/noticia/2024/11/21/famosa-banana-colada-na-parede-e-vendida-por-mais-de-r-35-milhoes-em-nova-york.ghtml


19 
 

II - Funk, Sadismo e Psicanalise 
 

Nietzsche tinha uma visão multidisciplinar em relação a 

música, ele a considerava uma forma de expressão 

primordial, acima do conceitual, um meio transcendental de 

superação.  Ele também via a música a expressão da vida, 

como a forma mais pura de expressão artística, a música 

estava “Acima do Bem e do Mal!”. 

Nietzsche também criticava a visão cientificista e 

racionalista da vida em sua época, e via a música como uma 

forma de resistir a essa tendência. Ele acreditava que a 

música representava uma forma de conhecimento que estava 

além do racional e que chamava a atenção para a dimensão 

mais profunda e instintiva da experiência humana, então, 

vejamos: 

Taca o Xerecão No Chão 

 

MC Bosca 

Vai quicando rebolando por cima só penetrada no teu 

xerecão 

De dou umas palmadas de deixo marcada a mão no 

pescoço 

É só botadão 

É só botadão é só botadão 

A mão no pescoço de deixa marcada só tapa na cara é 

só botadão 

Taca o xere xere xere xere xerecão no chão 

Taca o xere xere xere xere xerecão no chão 

... 



20 
 

Pobre Nietzsche. A estrofe (ou catástrofe) 

acima apresenta, o que poderia ser uma ode ao mau 

gosto: a letra de um “Funk”. A “música”, que mais 

parece um manifesto sobre a misoginia, oferece um 

vasto material para o estudo da perversão, com um 

forte direcionamento ao sadismo, não 

necessariamente ao sadismo individual, definido no 

estudo da perversão, mas um sadismo quase 

arquetípico, disseminando a violência sexual, criando 

um clima de agressividade e humilhação coletiva. 

Tudo acontece em uma festa, o Baile Funk, 

onde o ideal seria a diversão, mas o que se oferece é, 

nada mais, nada menos, que um ambiente 

contaminado, onde o normal é a dor, a ofensa, o mal 

estar coletivo, um sadismo subcutâneo, pré-

consciente, que submete os participantes a absoluta 

falta de empatia, uma verdadeira parafilia sonora.  

O inconsciente coletivo desse movimento, 

parece submeter a comunidade a um “nonsense”, uma 

mescla que vai da música (?), passa pelo dialeto 

usado entre os iniciados e pelos automóveis com 

amplificadores potentíssimos irradiando o ruido, de 

forma a expelir ameaças, conforme LAPANCHE & 

PONTALIS: “(...)sadismo é tomado ali no sentido de 

uma agressão contra outrem; (...) o masoquismo 

corresponde a um retorno sobre a própria pessoa, da 

atividade em passividade.”  (Vocabulário da 

Psicanálise, 1998, p. 467). Se o sadismo clássico se 

origina pela fixação da libido na fase anal, em função 

de alguma experiência traumática do indivíduo, como 

poderíamos definir essa perversão quando o público 

em questão se trata de uma numerosa caterva? É 



21 
 

como se o ID quebrasse a couraça protetora do EGO, 

e aprisionasse o SUPEREGO no seu lugar. 

Semelhante a Nietzsche, Freud também tinha 

uma visão complexa, multifacetada da música. Para 

ele a música tinha uma relação emocional, profunda. 

Também defendia que a música era uma chave para o 

inconsciente, que poderia revelar aspectos ocultos da 

psique humana. Freud via a música como uma forma 

de representação, para ele, a música parecia 

expressar emoções de maneira mais direta que as 

outros foras de arte. Do ponto de vista psicanalítico, a 

música pode incorporar símbolos e metáforas que 

refletem em questões inconscientes. 

O filósofo alemão Ernst Kurth defendia a ideia 

que a música tem qualidade independente, distinta das 

outras artes, que se baseiam na representação 

sensorial ou fenômenos do mundo real, é dele a frase: 

“... a música é a arte que não imita fenômeno 

algum...”, isso remete a música ao inconsciente, tendo 

a letra como o simbólico, que opera semelhantemente 

a linguagem, uma linguagem de outra expressão, uma 

linguagem com acesso eficiente ao inconsciente.   

Está claro que as letras do “Funk Proibido” são 

tal qual um “grito de guerra”, onde jovens da periferia 

se observam representados. As expressões de 

vulgaridade, promiscuidade e violência, devem ser, 

sim, criticadas, mas, a partir daí, devemos afastar as 

interpretações simplistas e simplificadoras e adotar 

uma abordagem que busque entender os contextos da 

criação, com uma observação absolutamente 

imparcial, abolida de preconceitos.  



22 
 

A sociedade, de uma forma generalista, deve 

avaliar a mensagem do movimento “funk” como um 

grito de alerta, que gera ruído sobre aquilo que 

poderíamos chamar hipocrisia social: a favela cria a 

obra, mas o resto da população usufrui. Estamos, de 

certa forma, criando um conflito na “Dinâmica do 

Desejo”, pois o “Funk Proibido” refere-se ao Outro 

como alguém que nos deseja como se fossemos um 

objeto de uso e desuso, mais ou menos como define a 

sociedade de consumo (que nos trata como 

“consumíveis”), contrariando o que Lacan dizia: “- o 

desejo, é o desejo do outro...”, referindo que a busca 

do desejo é a relação com os outros. O “Funk 

Proibido”, ou seja, o funk periférico, retrata como essa 

parcela excluída da sociedade se sente em relação ao 

todo desta mesma sociedade, que corrompe, que 

criminaliza, que preconceitua, que divide em castas. 

A psicanálise sempre nos convida a ouvir, pois 

assim podemos compreender as profundezas da 

experiência humana, no funk, o desejo e a dor se 

combinam de tal forma que, é impossível saber 

quando termina um para começar o outro... é o sujeito 

clamando por sua identidade em meio ao caos. 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

III - A Psicanálise e o Poder 
 

Uma pergunta não quer calar, elefantes e humanos: 

levando-se em conta os primórdios das espécies, os elefantes 

estão no nosso planeta há cerca de 50 milhões de anos, 

enquanto que os humanos, há 4 milhões, o que levou ao 

surgimento da civilização humana ao invés de uma civilização 

“paquidérmica”? Nem a evolução Darwinista nem o 

criacionismo fanático são convincentes em suas explicações.  

Os elefantes desenvolveram uma linguagem 

rudimentar, enquanto que os humanos possuem uma 

linguagem simbólica, extremamente sofisticada... até hoje, 

nenhum estudo foi definitivo para explicar essa questão. A 

intenção desse texto não é definir uma tese que justifique a 

capacidade cognitiva das espécies, mas sim, lançar uma 

análise a respeito da influência do Poder na psique humana e 

como a psicanálise lida com esse conceito. 

Quando o humano partiu para a caminhada 

civilizatória, abdicou de uma parcela significativa da sua 

liberdade em função da necessidade de segurança. Criou leis, 

punições e castas: atribuiu Poder. Com o poder, também foi 

criada a corrupção (alguém já disse que “o Poder corrompe!”), 

as regras do jogo começaram a ser alteradas no “meio da 

partida”. O benefício próprio, ou da “casta” também se 

transformou em regra. 

O Poder não é uma instituição a priori, ou seja, o poder 

não existe em si, ele sempre surge como um parâmetro para, 

do ponto de vista psicossocial, definir (via de regra, na forma 

de ameaça) quem pode mandar e quem deve obedecer. 

Nietzsche, em seu livro póstumo “A vontade de Poder”, 

esclarece justamente essa “força fundamental” que impulsiona 

a os seres vivos, não apenas buscando a sobrevivência, mas 



24 
 

também a realização, a ambição e o desejo de superioridade, 

para Nietzsche, a “Vontade de Poder” é a essência da vida.  

Na psicanálise, quando Freud define o superego, 

contextualiza o Poder como o portador de capacidade de 

internalização das normas morais e sociais. Com o Id, Freud 

descreve uma instância que se opõe ao Poder instituído, uma 

vez que a função do Id leva o sujeito a ignorar e desafiar 

preceitos sociais, o Poder idílico é reacional, pois busca a 

satisfação pura e simples do desejo. Para Lacan, o Simbólico, 

que é o registro da linguagem e das normas, legitima o poder, 

confirmando nossa afirmação inicial: que o Poder é atribuído, 

por isso, não existe como uma entidade autônoma, no 

Imaginário, o sujeito busca se identificar com a figura de 

poder, que representa o sucesso e o prestígio. 

A física, uma “ciência exata” por definição, fala sobre o 

Poder de forma muito peculiar, que está perfeitamente 

sincronizado com a opinião da Psicanálise. Para a Física, 

Poder é igual a Potência, e potência é a energia transferida no 

tempo, ou seja, potência elevada significa poder em pouco 

tempo (a instantaneidade, semelhante ao impulso idílico), já 

potência reduzida significa poder em um tempo longo. 

Podemos observar que a atuação do poder não se dá apenas 

pela intensidade desse, mas também pelo tempo no qual ele 

atua. Para esclarecermos melhor essa analogia, devemos, 

ainda, descrever o que ela conceitua por energia. Energia é a 

capacidade de realizar trabalho, e trabalho, nesse contexto, a 

possibilidade de alterar a situação do movimento ou de 

deformar um objeto. De forma análoga, podemos associar o 

Poder a um modelo de controle: pouco controle, em um tempo 

muito pequeno é igual ao comportamento idílico (totalmente 

inconsciente, impulsivo, instantâneo: Poder pessoal ...) que 

busca gratificação imediata. O poder do id pode ser 

“arrasador”. Do outro lado, teremos o controle atuando todo o 



25 
 

tempo, punindo os desvios, criando o “Sentimento de Culpa”, 

que controla a sociedade, estamos falando do Superego: 

parcialmente inconsciente e punitivo, gerador do Poder Social. 

O Poder é uma “eminência Parda”, que julga e manda, 

criando um pseudo consenso “autoexplicativo”, isto é, 

ninguém sabe quem criou ou se foi criado, mas ele está ali 

para ser usado, não interessa o porquê.  

Na verdade, certa “dose” de Poder é civilizatória, como 

já disse, retira uma parcela de liberdade, porém, acrescenta 

estabilidade social. Pensando de forma lacaniana, o Simbólico 

define e regula o poder, enquanto que o Imaginário traduz 

essa norma ao inconsciente social, “polindo” a aparência 

“fosca” e “adoçando” o amargor das regras. O real desnuda o 

poder instituído, mostrando a limitação e a corrupção das 

normas.  

O poder é sempre ameaçador, nele está a raiz de 

todas as neuroses, todas psicoses e todas as perversões. No 

início era atribuído aos fisicamente mais fortes... logo a força 

física foi transferida para a capacidade cognitiva. Quando o 

homem começou a acumular bens, o poder foi direcionado 

àqueles que possuíam mais sobra. O poder sempre se ganha, 

mas, paradoxalmente, quem o dá, nunca o teve, portanto, 

alguém sempre perde algo nesse momento. Inexplicável, 

também, o fato que populações inteiras empoderam de forma 

absurda seres do imaginário: deuses, ditadores, ídolos, totens 

e tabus.  

Voltamos aos elefantes, como seria nossa terra se ao 

invés da humanidade, a “paquidermidade” tivesse se 

desenvolvido? E o movimento em prol da igualdade entre as 

aliás e os elefantes? Qual seria o tamanho de um divã...???  

 



26 
 

IV - O real! O verdadeiro! A psicose... 

  

... o fogo era intenso, traumático, irreduzível... indômito, e 

fazia arder aquele lugar de forma indiscutível. Naquele 

instante, havia uma pergunta que suscitava várias respostas: 

“o que levou aquela pessoa cometer o desatino de imolar-se 

no interior daquele incêndio?”! As respostas eram 

multifacetadas, ecléticas. Alguns falavam na tristeza que o 

sujeito demonstrava, o diagnóstico era claro: “Depressão!”; 

outros afirmaram que ele tinha um comportamento esquizoide, 

dizia aos amigos que “as vozes” não paravam a lhe dar 

ordens sobre aquilo que havia acontecido (ou estava 

acontecendo). 

Quando falamos do fogo e das suas consequências utilizamos 

palavras que indicavam uma situação definitiva, nada poderia 

mudar o fato de que o fogo queimaria, todos os argumentos 

são irrelevantes pois, o fogo queima e pronto!! O “Real”, 

referindo a um dos três registros fundamentais da teoria 

Lacaniana, não está vinculado ao conceito de realidade do 

senso comum, porém, está ajustado a nossa narrativa fictícia 

do primeiro parágrafo, uma vez que, ainda segundo Lacam, o 

real está associado ao que não pode ser controlado, tal qual a 

morte, que é definitiva, irrevogável, e, a priori. A propósito, o 

real também é morto e a priori.  

No segundo plano, o das opiniões, observamos que múltiplas 

são as escolhas e, todas elas verdadeiras aos seus 

geradores, ou seja, a opinião é uma manifestação consciente 

do pensamento, e, portanto, depende de conceitos, do meio 

social, dos aspectos geográficos, dos dogmas, dos totens e 

dos tabus... isso significa que, verdade não é a priori, posto 



27 
 

que ela pode ser “fabricada” e é sempre dependente. A 

verdade, diferentemente da realidade, é particular, dessa 

forma, podemos estabelecer que o distanciamento entre a 

verdade e a realidade, quando não intencional, pode estar 

alinhada com a problemática psíquica. Em outras palavras, a 

realidade prescinde do pensamento, enquanto que a verdade 

não existe sem ele. 

Nesse caso, a relação entre Ego e Id tem sua complexidade 

aumentada, onde o Ego, aparentemente “aprisionado” nas 

crenças do sujeito, fica fragilizado na sua função de mediador 

dos impulsos do Id com a realidade externa, transformando as 

manifestações do id como inquestionáveis. 

O foco do nosso estudo, a relação da verdade e da realidade 

com a psicose, por exemplo, provoca, no sujeito, uma 

disrupção entre a verdade e a realidade, desencadeando 

delírios e/ou alucinações. O delírio é um estado confusional 

onde existe uma sobreposição desorganizada do pensamento 

sobre o sensorial, que pode ser causado pela submissão a 

crenças falsas, provocado por episódios de desilusão.  

Na alucinação, o sujeito é submetido a uma percepção 

sensorial, sem que exista o estímulo externo, isto é, escutam-

se sons (e vozes) que não existem, vê-se o inobservável, 

sente-se cheiros que não estão presentes. 

São três as estruturas psicóticas: a esquizofrenia, a paranoia 

e a melancolia. Na esquizofrenia a cisão entre o Ego e o real 

é completa. Alucinações e delírios são comuns. Nela, segundo 

Laplanche e Pontalis,  

“(...) a incoerência do pensamento, da 

ação e da afetividade (designada pelos 

termos clássicos discordância, 



28 
 

dissociação, desagregação), o 

afastamento da realidade com um 

dobrar-se sobre si mesmo e 

predominância de uma vida interior 

entregue às produções fantasísticas 

(autismo), uma atividade delirante mais 

ou menos acentuada e sempre mal 

sistematizada” (LAPLANCHE & 

PONTALIS, 1998, p. 158). 

 

O aspecto cognitivo do esquizofrênico é comprometido de 

forma importante, então, a experiência extrassensorial é 

verdadeira para ele. 

A paranoia, segundo a psicanálise, é concebida como um 

distúrbio psíquico onde sentimentos incontestáveis de 

perseguição (o paranoico tem certeza absoluta de tudo) e 

ameaça, sem qualquer fundamento lógico, acompanhado da 

certeza de um desfecho catastrófico iminente. Nesse caso, a 

defesa psicológica mais comum é a projeção, onde o sujeito 

transporta seus sentimentos, seu “lixo emocional”, seus 

“desejos indesejados” ao outro (ou outros). 

A melancolia pode ser considerada a fronteira entre a neurose 

e a psicose. Esse distúrbio foi extensamente tratado por Freud 

(1917) em seu trabalho “Luto e Melancolia”. Na melancolia, a 

perda do objeto não é aceita (ou compreendida) causando 

uma ruptura com a realidade e uma profunda confusão do 

“Eu”. 

Nos três casos, a distorção do pensamento é claramente 

observável, ou seja, o pensamento, ou melhor, a verdade 

(interior) particular, suplantou a realidade. O psicótico não 



29 
 

questiona, ele sempre tem certeza absoluta, e, muitas vezes, 

prejudica a geração de “auto provas”. No seu ver, o psicótico 

“remove montanhas”. O tratamento do psicótico deve ser 

pluridisciplinar: um psiquiatra preparando, quimicamente, o 

“terreno” para que o psicanalista “plante a semente” da razão 

para que o paciente usufrua dos “frutos”. 

Nietzche, em seu ensaio “Sobre a verdade e a mentira em 

sentido extra moral” (escrita em 1873, mas editada, 

postumamente, em 1896) definia a verdade da seguinte 

forma: "O que é a verdade? Um exército móvel de metáforas, 

metonímias e antropomorfismos [...] em suma, uma soma de 

relações humanas que foram realçadas, transpostas e 

ornamentadas poeticamente e retoricamente". Para Lacan, a 

linguagem é o transportador da verdade, onde ela é expressa, 

compreendida e ocultada, a linguagem, além de comunicar a 

verdade, ela também molda a verdade pessoal. Freud 

criticava a ideia de “uma” verdade universal, axiomática, para 

ele, a compreensão da verdade é afetada por variáveis 

pessoais e socioculturais.  O problema da verdade e da 

realidade está resumida pela afirmação do apóstolo Paulo, em 

Hebreus 11:1,: “a fé é o firme propósito das coisas que se 

esperam e a prova das coisas que não se veem...”, ou seja, a 

ilusão e a certeza andam lado a lado com a psicose. 

 

 

 

 

 

 



30 
 

 V - RELAÇÃO   

 

A relação pode ser entendida de diferentes formas, 

dependendo do contexto em que é utilizada. De maneira 

geral, "relação" refere-se à conexão, interação ou associação 

entre duas ou mais entidades. Na engenharia elétrica, por 

exemplo, tem-se a ideia de “função de transferência” que 

analisa a relação entre a entrada e a saída de determinado 

circuito, ou seja, as entidades, após firmarem relação, são 

modificadas e, o ato relacional cria uma nova entidade que, 

preservadas as primordialidades das entidades originais, 

possui personalidade e características próprias e únicas (a 

mistura é, absolutamente, homogênea). Em outras palavras, 

todas as relações são significantes singulares, ou seja, 

conforme Lacan, o significado, do significante, depende da 

relação entre outros significantes. 

O relacionamento é a premissa básica, a ação necessária 

para que um grupo de entidades (entenda grupo = 2 ou mais 

entidades) manifestem o ato de relacionar. 

Nos alicerces da psicanálise, o ato relacional é conceitual. Na 

transferência a relação se instala entre o analista e o 

analisando, nesse momento, uma correspondência biunívoca 

se desenvolve entre analista e analisando, e o paciente 

transfere ao analista sentimentos de amor, confiança, raiva e 

dependência, criando um clima que, de certa forma, dá, ao 

analista, acesso ao inconsciente do inconsciente do 

analisando. Outro paradigma da psicanálise, a Livre 

Associação, também se estabelece no âmago da análise, o 

paciente é encorajado a deixar fluir, da forma mais básica 

possível. e associação (dessas associações).  



31 
 

Podemos, também, utilizar o modelo matemático para definir 

relação. Quando relacionamos estruturas matemáticas 

devemos, de antemão, nos fixarmos nas entidades existentes 

à esquerda e à direita do sinal “=” (igual). Esse símbolo afirma 

não, apenas, uma condição de similaridade, mas sim, de 

identidade absoluta, ou seja, ao apresentarmos uma equação 

do tipo: A = B, estamos afirmando, sem quaisquer alternativas, 

que “A” e “B” são, exata e absolutamente, a mesma entidade. 

Essa afirmação, assim como boa parte da matemática, é, 

sobremaneira, angustiante. Como, com quais argumentos, 

podemos sustentar que dois símbolos singulares (no nosso 

caso, a saber, “A” e “B”), que não possuem correspondência 

automática (do ponto de vista gramatical, “A” é uma sonora 

vogal e “B” uma carrancuda consoante), como correlacionar o 

díspar?  

Eis nosso dilema: a relação, indiscutivelmente, existe, mas as 

entidades (ou seja, os dois lados do “igual” (=)). Como “A = B” 

pode ser uma verdade se, na prática, “A” não é nem mesmo 

“sombra” de “B”, ou vice e versa? Vamos, para tentar explicar 

essa celeuma, recorrer, novamente, à uma ciência dita exata, 

nesse caso, a física. Na física temos o conceito de “constante” 

como os valores que descrevem as propriedades 

fundamentais (a priori) da natureza e, por isso, são 

consideradas universais.  

Matematicamente falando, se as duas variáveis são 

consideradas iguais, então, o quociente entre elas deverá ser 

igual a unidade. Transformando essa afirmação em uma 

equação obtemos: 

Se A=B, então A/B = 1  (a) 

Não querendo abusar do pleonasmo vicioso, mas nossa 

premissa sustenta que “A” e “B” são primordiais, singulares 

entre si, dessa maneira, o quociente entre “A” e “B” não será 



32 
 

igual a um, mas sim, igual a uma terceira entidade, a qual 

chamaremos “Constante Inconsciente” e simbolizaremos por 

“ξ”, que é a letra grega “csi” minúsculo. Assim, poderemos 

reescrever a equação (a) como: 

Se A=ξ x B, então A/B = ξ  

Em outras palavras, reassumindo o dialeto da psicanálise, as 

entidades se interrelacionam porque, entre elas, existe uma 

constante de adaptação, nossa “Constante Inconsciente” (ξ), 

que equilibra as singularidades. Essa constante está além do 

“neurológico” (não está, portanto, no cérebro), poderíamos, 

inclusive, afirmar que ela faz parte do real de Jacque Lacan, 

mas, valendo-se do equacionamento matemático, podemos, 

então, sustentar que o relacionamento existe porque é 

possível um equilíbrio, um “ceder” de cada parte em direção a 

outra, um adaptar, nunca com a intenção de “complementar”, 

haja visto que somos seres completos, mas sim, de 

acrescentar uma nova parcela a cada entidade.  

Disso podemos, então, definir que o relacionamento, quando 

estabelecido, cria uma nova entidade que, apesar de diferente 

das originais, cria uma vinculação entre elas. Não seria 

errado, portanto, afirmar que essa “constante relacional” (a 

“ξ”) traduz o objetivo da relação. 

É a relação sexual que produz o ato que objetiva o orgasmo; a 

relação interpessoal, que desemboca no amor; a relação 

profissional, que incita o trabalho... é a transferência e a livre 

associação que desenvolve confiança entre analista e 

analisando; o processo do luto e o reconhecimento da 

castração, justificando o fim da análise... a relação, em última 

análise, é a destituição... a queda do trono do “sujeito suposto 

saber”. 

Para relacionar é necessário conectar, ligar, comunicar, ..., 

descobrir e viver novas conexões. Relacionar é descobrir e 



33 
 

definir as ligações entre diferentes elementos, é entender a 

máxima Gestáltico, que afirma que a soma das partes é 

menor (mas, muito menor) que o todo ou ainda que, enquanto 

relacionamento, tudo é permitido, mas nada é obrigatório. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

VI - Tristeza, Depressão, Ansiedade 
Disse Nietzshe em Além do Bem e do Mal: “– O homem é o 

macaco que ri...”, se ri, é porque tem humor e, humor, 

segundo o dicionário da língua portuguesa, é a disposição de 

uma pessoa em relação a alguma coisa ou em algum 

momento, em outras palavras, o homem é um “macaco 

diferenciado” que possui uma característica única: é 

consciente de si mesmo. A complexidade da consciência 

oferece a experiência humana uma eclética gama de estados 

emocionais que, apesar de possuírem origens e impactos 

distintos sobre a psique, muitas vezes podem (e são) 

confundidos entre si.  

Tristeza, depressão e ansiedade, este trabalho pretende 

apresentar as analogias e diferenças entre três tópicos. 

Primeiramente, uma metáfora (a mente humana é o clima, em 

constante transformação...):  

1. A Tristeza: é uma chuva passageira (uma “chuva de 

verão), ela vem e vai, faz parte do ciclo natural da vida. 

Tal qual a chuva, a tristeza podem ser necessárias 

para regar o solo psíquico”. 

2. A Depressão: a chuva deixou de ser passageira, 

agora, chove cântaros, a tempestade é densa, 

prolongada... as nuvens não parecem ter fim, não 

sobrou qualquer raio de sol. O sujeito se sente 

aprisionado nesse clima, sem qualquer perspectiva de 

mudança. 

3. A Ansiedade: É um vento “impetuoso”, que sopra o 

tempo todo, o céu foi separado da terra das nuvens, 

que parecem não ter fim. E, esse vento, está entre a 

tempestade da depressão. 

A Tristeza, que que tem como causas a perda, o luto, a 

frustração..., é encontrada na irrelevância da fé, que remove 



35 
 

montanhas, mas não alegra a alma. A tristeza, por outro lado, 

é um afeto necessário e fundamental. Freud sugeria que o 

luto é um processo necessário para elaboração da perda, 

dando ao sujeito que sofre a possibilidade de ressignificar a 

relação com o objeto perdido. A Tristeza é finita, e, se bem 

elaborada, permite um retorno ao estado anterior do 

funcionamento psíquico, a tristeza, quando desenvolvida na 

infância, pode estabelecer um estado neurótico. A tristeza é 

real, não é um transtorno, não é nem tem sintomas, como 

disse o Chico: “- ...tristeza não tem fim, felicidade sim...”.  

A Depressão, diferente da Tristeza, é um transtorno, por isso 

não possui um objeto concreto significante de uma perda. A 

Depressão não tem uma causa única, mas uma síndrome de 

sintomas psíquicos. A hipótese química da depressão, a 

“hipótese monoaminérgica”, sugere que a depressão está 

associada a déficit entre os neurotransmissores, a saber, 

serotonina, noradrenalina, dopamina e GABA. Todavia, muitos 

pacientes com depressão não apresentam déficits 

bioquímicos evidentes, ensejando fatores mais complexos 

envolvidos. Freud, em Luto e Melancolia, faz uma distinção 

entre esses dois estados. Enquanto no luto há uma dor real (a 

tristeza) diante da perda, na melancolia (a depressão) a perda 

é inconsciente, difusa, e o sujeito se identifica com o objeto 

perdido, voltando a agressividade contra si mesmo 

(masoquismo??). Lacan, posteriormente a Freud, acrescentou 

que a depressão poderia estar relacionada com a falta 

simbólica e a relação com o desejo do outro. O depressivo 

está preso à uma posição de “demanda impossível de ser 

satisfeita. O tratamento da depressão deve ser 

multidisciplinar, com a psiquiatria disponibilizando 

antidepressivos (ver obs.: 1) e a psicanálise dando ao sujeito 

a ressignificação da sua dor, encontrando novos sentidos para 

elaborar seus conflitos internos. 



36 
 

A Ansiedade é premonitória, ou seja, o ansioso vive no futuro, 

na desgraça iminente, no mal surpreendente. A ansiedade é a 

angústia do desejo. Freud a relaciona e o retorno do 

reprimido, e Lacan ao desejo e à falta (na frase “A angústia é 

o único afeto que não engana”, ou seja, a angústia surge 

como um sinal direto do Real, do que escapa ao simbólico). 

Da mesma forma que a depressão, pode ser sugerido que 

além da análise, o ansioso faça uso de ansiolíticos, em 

situações críticas (tais como o pânico, por exemplo), o que 

deve ser monitorado de forma muito criteriosa, uma vez que 

esse aparato químico pode acarretar dependência.  

A Depressão, a Tristeza e a Ansiedade podem se “entrelaçar” 

criando uma complexa dinâmica psíquica, em outras palavras, 

uma tristeza mal elaborada pode evoluir para depressão, 

enquanto a ansiedade duradoura e constante pode exaurir o 

paciente, levando-o a estados depressivos. A Depressão pode 

mascarar a angústia latente, enquanto a ansiedade pode 

significar uma defesa do confronto entre uma verdade 

psíquica.  

Obs.: 1 – Antidepressivos na atualidade: 

• ISRS (Inibidores Seletivos da Recaptação de 

Serotonina) → Exemplo: Fluoxetina, Sertralina, 

Escitalopram. 

o Bloqueiam a recaptação da serotonina, 

aumentando sua disponibilidade na fenda 

sináptica. 

o Melhora do humor e redução da ansiedade. 

o São os mais prescritos devido ao perfil de 

segurança. 



37 
 

• IRSN (Inibidores da Recaptação de Serotonina e 

Noradrenalina) → Exemplo: Venlafaxina, Duloxetina. 

o Aumentam serotonina e noradrenalina. 

o Indicados para depressão com fadiga e 

desmotivação. 

• Tricíclicos (ATC) e Inibidores da MAO (IMAO) → 

Exemplo: Amitriptilina, Fenelzina. 

o Aumentam vários neurotransmissores 

simultaneamente. 

o São mais antigos e têm mais efeitos colaterais, 

mas ainda são eficazes em alguns casos 

graves. 

• Antagonistas do NMDA (Glutamato) → Exemplo: 

Cetamina. 

o Regula o sistema glutamatérgico e tem ação 

rápida em casos graves. 

o Nova abordagem para depressão resistente. 

 

 

 

 ================= 

  

 

 

 



38 
 

VII - A Psicanálise do Autismo 
 

Singularidade é sinônimo de exceção. Mas o universo é feito 

de exceções, de tal forma que, ouso dizer, a singularidade é a 

própria regra. Na psicanálise, a ação do trinômio freudiano, o 

Ego, o Superego e o Id, age de forma absolutamente 

particular sobre o indivíduo, pois se trata de uma equação 

onde não conhecemos todas as variáveis, de tal maneira que, 

a despeito dos conceitos básicos, para cada analisando 

somos um novo psicanalista. 

O estudo das psicoses nos introduz um novo mundo, ou 

melhor, cada psicótico vive, amparado por suas 

idiossincrasias, numa avalanche de delírios e alucinações, 

que se traduz em um mundo único, onde somente ele, o 

psicótico, cabe. A cisão presente nas psicoses, afasta o 

paciente da realidade, mas o mantém ciente de que seu corpo 

e sua psique se encontram no mesmo lugar. 

E o autismo?  Onde vive o autista? Ele delira? Ele alucina? 

Proponho pensar que o autista não vive em o que 

chamaríamos de “um mundo a parte”, mas sim, em um 

universo paralelo: num desses universos, o nosso universo 

Euclidiano, habita seu corpo, e no outro (ou outros), 

perpendicular ao Euclidiano, vive a mente do autista. Portanto, 

levanto mais um questionamento: “O autista alucina ou 

delira?”, a resposta não é simples. A mente do autista, parece 

habitar o mesmo local da caverna platônica. Melaine Klein, no 

caso do “Pequeno Dick”, embora não tenha o autismo infantil 

da esquizofrenia, descreve a falta de contato afetivo, 

reconhecendo características específicas de crianças autistas. 

Existe uma indicação que o autismo é uma síndrome 

congênita de origem genética, mas também há indícios que o 

ambiente pode facilitar o desenvolvimento do transtorno.  



39 
 

Freud considerava o autismo como uma “perda de contato 

com a realidade, ..., desvinculação do laço social... “. Para 

Lacan “... o autista é aquele que, apesar de estar na 

linguagem, não está no discurso... é uma defesa contra um 

mundo que é percebido como ameaçador e confuso...”. Tustin 

tratava a barreira autística (a falta de contato social, a 

tendência a repetições, a hipersensibilidade sensorial), como 

um “escudo protetor” da Sensação depressão “do buraco”. 

Por definição, desde a década de 1980, conforme os manuais 

diagnósticos CID e DSM, o autismo não é considerado 

psicose (até essa época o autismo era chamado de “psicose 

infantil”). O autismo, na atualidade, é considerado um 

“distúrbio global do desenvolvimento”, em outras palavras, do 

ponto de vista da medicina, é a psiquiatria que cuida do 

autista, e o tratamento dispensado é sintomático. Na 

atualidade, o autismo é entendido como um conjunto de 

sintomas, ou seja, uma “síndrome”, dessa forma, ao invés de 

“doença” o autismo é considerado um transtorno, por isso a 

sigla TEA, que significa “Transtorno do Espectro Autista”. 

A escuta psicanalítica, ao contrário da escuta médica ou 

pedagógica, não visa corrigir ou normalizar, mas acolher a 

singularidade do sujeito — inclusive (e sobretudo) quando 

ela se apresenta em formas que desafiam nossa 

compreensão ordinária da linguagem, do afeto e da realidade. 

O autista, como nos alerta Lacan, está na linguagem, mas 

não no discurso. Ou seja, sua presença no simbólico é 

marcada por uma borda, por uma zona de exclusão e 

proteção, onde o sujeito constrói seu modo próprio de existir. 

Essa condição não exige decifração, mas respeito; não 

requer interpretação forçada, mas presença analítica. 

Ao escutar o autismo, a psicanálise não busca atravessar a 

barreira, mas reconhecê-la — e, quem sabe, habitá-la junto 



40 
 

ao sujeito, mesmo que por breves instantes, na cadência 

possível do encontro. O autista não é um enigma a ser 

desvendado, mas um ser a ser escutado — em seus gestos, 

suas repetições, suas ausências de fala e, sobretudo, em 

seus modos inventivos de lidar com o mundo. Chego, 

inclusive, a questionar, se o autismo é um transtorno ou uma 

maneira de ser, uma maneira que não se decide, uma 

maneira que não se escolhe, uma maneira que se é. O 

autismo está para a saúde como a poesia está para nossa 

alma.  

A clínica psicanalítica do autismo nos convida a um exercício 

radical de alteridade: escutar o que não parece ser dito, dar 

lugar ao que escapa ao laço social habitual, aceitar o convite 

para habitar, por instantes, um universo paralelo. Um 

universo onde a regra é a exceção, onde a lógica é outra, 

onde o tempo se dobra, onde o olhar não precisa do espelho 

para existir. 

Se a psicanálise pode escutar o autismo, é porque ela própria 

habita uma borda entre ciência e arte, entre clínica e ética. E 

é justamente nesse espaço liminar que se dá o encontro: 

entre analista e analisando, entre sujeito e desejo, entre o real 

e sua invenção. 

Escutar o autismo é escutar o humano em sua mais 

profunda estranheza. É abrir mão de certezas para fazer 

surgir uma presença. É não saber, e mesmo assim, estar 

lá. 

 

 

 

 



41 
 

VIII - NEUROSE: RESPONSABILIDADE e 

CULPA... JULGAMENTO e PUNIÇÃO 
 

Em sua segunda tópica. Sigmund Freud, apresenta a psiquê 

humana separada em três instâncias: o Superego, o Id e o 

Ego. 

 O Id é o desejo primordial, totalmente inconsciente, ele é o 

impulso, o instinto, o contraventor. Ele é marginal, representa 

o prazer definitivo, a arte, a vontade, a verdade obscura, a 

vontade incondicional. 

 Em contrapartida, o Superego representa a moral, as normas, 

a lei e os preconceitos. Ele define o que é e o que deveria ser, 

é o incitador da vergonha, criador da culpa, o Juiz, ..., o 

censor.  

Já o Ego é o intermediário, aquele que define a porção 

consciente do ser, o contrabalanço da ordem e do desejo 

(nem isso, nem aquilo). Poderíamos dizer que o EGO é 

morno, nem ao céu nem ao inferno: é o purgatório... ele é a 

média ponderada entre as ações do SUPEREGO e o ID. 

Analogamente a um sistema vetorial de forças, essas três 

instâncias exercem influências mútuas entre si, sendo o ID e o 

SUPERGO vetores com direções contrária, enquanto que o 

EGO é o vetor resultante da ação dos outros dois. 

SUPEREGO e ID. 

O sujeito nasce “ID” puro, em outras palavras, sua natureza é 

totalmente inconsciente. Sua função é manter a vida, com a 

satisfação instantânea e imediata de todas suas 

necessidades, sua ação é  sempre impulsiva, a 

instantaneidade faz com que seu tempo seja sempre 

presente. É o fósforo aceso dentro do barril de pólvora.  



42 
 

Durante o início da infância, aos poucos, a criança vai se 

identificando com os pais e, ainda de forma inconsciente, vai 

internalizando as regras e expectativas do mundo exterior. 

Essa internalização cria a consciência moral, surge o 

SUPEREGO.  

A luta incessante das duas instâncias inconscientes 

primordiais na infância. Por volta dos dois anos de idade, 

provoca o aparecimento da terceira instância: o EGO. Lacan, 

quando conceitua o “Estádio do Espelho”, quando a criança 

se reconhece na imagem do espelho ou em outras imagens 

refletidas. Esse instante refere-se ao momento crucial do 

desenvolvimento psíquico infantil a formação do “Eu” (EGO). 

O EGO, a única instância consciente,  

A doença emocional, nada mais é, que a perturbação 

inconsciente causa pela infindável batalha entre o 

SUPEREGO e o ID.  

Nesse trabalho, investigaremos algumas facetas do 

surgimento da Neurose.  

Primeiramente, definimos TRAUMA, do grego: ferida (τρώμα), 

é frequentemente usada para descrever experiências 

altamente estressantes, tais como, desastres naturais, 

violência, abuso, etc...  e que podem definir perturbações 

psicológicas. 

O resultado do trauma é a NEUROSE. O trauma((τρώμα) está 

para neurose como a ferida está para infecção, ou seja, o 

efeito do trauma é a geração da psicopatologia primordial: a 

NEUROSE. Segundo Lacan, a linguagem é fundamental para 

formação da consciência e da identidade do sujeito e, a 

distorção dela, com o TRAUMA, provoca o desenvolvimento 

da NEUROSE, 



43 
 

A forma como a linguagem é interpretada pelo sujeito, define a 

sistemática da ação da NEUROSE. A seguir, analisaremos 

alguns exemplos do efeito das distorções da linguagem, no 

desenvolvimento da psicopatologia. 

• Responsabilidade x Culpa: enquanto 

RESPONSABILIDADE (que é definida no tempo 

passado) é o ato da capacidade de oferecer repostas. 

A responsabilidade produz compromisso e reparação, 

a CULPA, que é o resultado do julgamento, é definida 

no tempo presente, e gera a vítima, que é o alvo da 

CULPA. A CULPA cria Santos e Vilões. Em outras 

palavras, a CULPA simplifica e autoriza o processo do 

sofrimento, uma vez que o culpado foi julgado e 

sentenciado (de forma sumária) pelo “Tribunal do 

Inconsciente”, sendo, nesse caso, o ID a promotoria e 

o SUPEREGO o juiz (evidentemente, o EGO será o 

“julgado”) ...  

• Punição x Vingança: a VINGANÇA se refere a uma 

reação sumária, de retribuição (por vezes desmedida) 

do mal sofrido como uma forma de “restaurar a 

Justiça”. Pesquisas clínicas relacionam a “disposição 

Vingativa” a condições de perturbação da saúde, tais 

como: o estresse pós traumático, a morbidez 

psiquiátrica, ... de outra forma, a PUNIÇÃO é o 

processo no qual reduz-se a possibilidade de 

determinada resposta voltar a ocorrer, é a 

recriminação feita com o objetivo da reparação 

(responsabilização), Conforme Skinner, a punição 

ocorre como consequência pela apresentação de um 

estímulo aversivo.  

• Reagir x Revidar: REAGIR nada mais é que uma 

resposta interna a uma ação externa. Normalmente a 

reação (agir novamente) é uma resposta automática, 

no mais das vezes, uma resposta, instintiva com o foco 



44 
 

na proteção. Já REVIDAR está arraigada a ideia de 

VINGANÇA, ou seja, pensando analogamente ao 

direito criminal, a REAÇÂO é a legítima defesa, no 

máximo a culpabilidade, ..., já a REVIDAÇÂO é o dolo, 

a intenção, o planejamento, uma resposta aumentada. 

O ato de revidar está dirigido a ideia do *lucro* 

oferecido pela VINGANÇA. 

• Poder x Autoridade: a palavra AUTORIDADE tem 

origem latina “auctorítas” (de autor, criador) que deriva 

do verbo “augere” que significa “aumentar, fazer 

crescer”. AUTORIDADE, dessa forma, se refere a 

legitimidade no liderar, a capacidade de influenciar e 

ser obedecido.  PODER também tem origem no Latim 

“potere”, que significa “ter força”, “capacidade re 

forçar”. A autoridade é consensual acordada, 

consentida, unânime). O PODER não existe por si, ele 

é fornecido, impingido. 

• Ouvir x Escutar: ouvir é a impressão causada aos 

sentidos em relação aos sons, e a reação sensorial ao 

ruído, enquanto ESCUTAR e dar atenção e significa ao 

som, é perceber o significado... apreender com o som. 

A base da consulta PSICANALÍTICA é a ESCUTA... 

enquanto que o simples OUVIR está enraizado no 

processo de desenvolvimento da NEUROSE. 

 

Concluímos, então, que a PSICANÁLISE é, indiscutivelmente, 

a mais eficiente metodologia psicoterápica para o tratamento 

de NEUROSES e, a imputação da CULPA, é a base do 

processo neurótico.  

 

 



45 
 

IX - Perversão e Parafilia 
Sigmund Freud, Jacque Lacan, Jesus Cristo, Albert Einstein e 

Sócrates: dificilmente, em qualquer grupo de pessoas, alguém 

não conheça, no mínimo dois desses personagens.  A obra de 

Freud, por exemplo, mesmo aos não adeptos a psicanálise, é 

considerado um dos melhores (quem sabe, o melhor) 

referencial sobre a psiquê humana da história. Freud é 

didático, conciso, ..., preciso!! O conceito de humanidade e do 

comportamento sexual deveria ser compreendido entre dois 

marcos: AF, antes de Freud e DF, depois de Freud. 

A base das manifestações psicopatológicas, segundo Freud, 

está contida nos conceitos contidos no trinômio: Neurose, 

Psicose e Perversão. Nesse estudo tentaremos sintetizar e 

atualizar a ideia da Perversão ou, mais recentemente, 

Parafilia. 

Primeiramente, algumas definições importantes. Perversão, 

do latim perversio.onis: desvio, corrupção, inversão, 

resumindo, desviar do curso original ou ação de contrariar as 

leis da natureza (sic) e da vida moral (duplo “sic”). Já Parafilia, 

vem do grego: Para (além de) e philia (amor, atração), 

portanto, o dicionário da língua portuguesa define parafilia 

como “distúrbio sexual ou psíquico pela busca do prazer em 

práticas disfuncionais, persistentes, obsessivas, que não se 

restringem, apenas, ao ato sexual”, ou seja, parafilia é um 

termo descritivo e científico, usado para se referira interesses 

sexuais atípicos, sem, necessariamente, julgar se são bons ou 

ruins e, só é considerado transtorno se causar sofrimento ou 

envolver danos a terceiros. Uma terceira definição polêmica, 

porém, de importância sumária, o substantivo “normal”, que 

remonta do latim, significa “pertencente a uma regra”, ou 

ainda “conformidade”, “padrão”, referente à “média” ... Na 

estatística, normal, ou distribuição normal, tem, na sua 

definição, referência à simetria, ou seja, que a distribuição 



46 
 

normal é simétrica em torno da média, isso significa que a 

média, a mediana e a moda são todas iguais, em outras 

palavras: normal é o que ais acontece.  

Retornando a psicanálise, vamos lembrar o que encontramos, 

na página 432, do livro “Vocabulário da Psicanálise”, de 

Laplanche e Pontalis, a respeito da Perversão: “- ... Perversão 

é o desvio em relação ao ato sexual normal, definindo esse 

como o coito que visa a obtenção do orgasmo, por penetração 

genital em uma pessoa do sexo oposto...”.  

Atualmente, a ideia do “normal moral” tem sido abandonada 

da nosologia, ou seja, a visão antiga da Psicanálise Clássica e 

das teorias médicas ancestrais nas quais a Perversão era 

vista como um desvio patológico, sem a compreensão que 

utilizamos hoje entre comportamento atípicos e transtornos. A 

perspectiva científica da clínica médica, se afastou da 

abordagem moralista, favorecendo uma acepção mais 

abrangente e menos condenatória da diversidade sexual. A 

psicanálise, que, graças a Freud, sempre foi vanguarda, vê a 

“normalidade” como uma construção dinâmica, que varia de 

pessoa para pessoa, de cultura para cultura.  

Para Freud, a perversão não era algo, necessariamente, 

limitado a moralidade ou ao juízo de valor, ao invés disso, ele 

abordava a perversão através da perspectiva do 

desenvolvimento psicossexual. Ele identificou que há, em 

todos os indivíduos, uma sexualidade infantil, e que na 

infância ocorrem diversas formas de prazer que não estão 

ligadas a genitalidade. Portanto, a perversão, em Freud, não é 

apenas entendida como uma “anormalidade”, mas como uma 

parte integral da condição humana associada a complexidade 

das pulsões e ao desenvolvimento psicossexual. É um 

conceito clínico dentro do seu arcabouço teórico, mais do que 

algo definido jurídico ou moralmente.  



47 
 

Já Jacque Lacan, vê a perversão como algo que está 

intimamente ligado à sua teria estrutural do inconsciente e às 

relações da com a Lei e o desejo. Para ele, a perversão não é 

um conjunto de pensamentos problemáticos ou imorais, trata-

se, isso sim, de uma “relação particular do sujeito com a Lei e 

o desejo, que se manifesta distinto das outras estruturas”. 

Quando Lacan fala de perversão, ele se refere mais a 

“posição subjetiva do sujeito “do que aos atos em si. Não é o 

comportamento que define o perverso, mas a estrutura 

psíquica que o orienta. Em outras palavras, alguém pode ter 

comportamentos que seriam considerados "perversos" moral 

ou socialmente, sem que seja estruturalmente perverso no 

sentido psicanalítico.  

Um clássico exemplo da abstração da perversão é o 

homossexualismo. Até 1973 era considerada doença, um 

transtorno mental quando, nesse ano, a “Associação 

Americana de Psiquiatria” (APA) retira do DSM (Manual 

Diagnóstico e Estatístico de Transtornos Mentais). Somente 

em 1987 é que qualquer referência a homossexualidade como 

transtorno foi completamente retirada. Entretanto, na 

classificação internacional de doenças (CID) da OMS 

(Organização Mundial da Saúde), a homossexualidade só foi 

removida das definições de doença e transtorno mental em 17 

de maio de 1990. Até essa data, pasmem, existiam 

“tratamentos para homossexualidade” (isso tudo sem 

remontar o período da “Santa Inquisição”, quando a Igreja 

Católica torturava e assassinava homossexuais como “seres 

demoníacos”, hereges).  

Freud via a homossexualidade como uma variação do 

desenvolvimento psicossexual, mas não a considerava um 

transtorno mental. Embora seu modelo fosse influenciado por 

noções de desvio e fixação, ele rejeitava a ideia de "cura" ou 

patologização da homossexualidade, o que o tornava 



48 
 

relativamente progressista para sua época. Ele argumentava 

que a homossexualidade sempre existiu e que grandes figuras 

da história, como Platão e Leonardo da Vinci, eram 

homossexuais. Para Jacques Lacan, a homossexualidade não 

era tratada como uma patologia, mas sim como uma posição 

subjetiva dentro da estrutura do desejo. Diferente de Freud, 

que via a homossexualidade como um possível "desvio" do 

desenvolvimento psicossexual, Lacan abordou a questão de 

maneira mais estruturalista e simbólica, dentro de sua teoria 

do desejo e da função paterna. 

Relembrando Bakunin, para quem somente é possível 

vivenciar o desenvolvimento pessoal, social e intelectual na 

liberdade, mas, não na liberdade outorgada pelo estado, mas 

sim, pela liberdade absoluta, a priori. Assim, os conceitos da 

sexualidade humana devem ser preservados, uma vez que a 

nossa espécie é a única, conhecida, que pratica sexo sem a 

intenção de procriar... Sejamos livres e, dessa forma, seremos 

saudáveis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

X – Entre Letras e átomos: O 

Entrelaçamento Quântico como 

Metáfora do Sujeito na Psicanálise 
 

“O todo é maior que a Soma das Partes.” – Fritz Perl! 

 

Esta máxima gestáltica ecoa clínica e filosoficamente e 

ultrapassa os limites da sua escola de origem. Nesse trabalho, 

coloco em diálogo, duas estruturas de importância sumária ao 

estudo da Psicanálise: a Linguagem e o Inconsciente. 

Vamos pensar em letras como partículas mínimas no campo 

simbólico. Milhares delas (uma verdadeira “sopa de letrinhas”) 

todas juntas, afastadas de qualquer significante, dessa forma, 

não são, nada mais, que símbolos gráficos... que, por sua vez, 

não dizem nada.  

Agora vamos dispor essas letras com premissas da fonética e 

da gramática... vamos transformá-las em palavras, ..., logo 

após frases e, finalmente textos que, por sua vez, ultrapassam 

a soma das suas partes. O sentido não se revela nas letras, 

mas no jogo entre elas. E, assim como nas partículas da física 

quântica, as letras não são apenas entidades isoladas (são 

indivisíveis) , mas agentes relacionais – só existem em função 

de suas conexões.  

Esoterismos desqualificados a parte, me ocorreu: Seria 

possível pensar o entrelaçamento quântico como uma 

metáfora para o funcionamento do inconsciente? Na física 

moderna, o entrelaçamento quântico descreve uma dada 

condição em duas partículas, ainda que separadas por uma 

distância considerável, mantém uma conexão, de tal forma 

que o estado de uma afeta, instantaneamente, o estado da 



50 
 

outra, isso desafia a lei da causalidade e da separabilidade e 

coloca uma questão sobre a física relativística, na qual o 

conceito de instantaneidade é limitado pela velocidade da luz.  

Na Psicanálise, o Inconsciente também desafia o binômio 

“espaço-tempo” (ele não é localizável no plano cartesiano). 

Um trauma infantil, recalcado há décadas, pode emergir na 

análise como um afeto atual, ou seja, como um sintoma. O 

sujeito está, de certa forma, “entrelaçado” com sua própria 

história, com o desejo do outro, com significantes que o 

marcam antes mesmo dele nascer – como lembra Lacan: “– o 

Inconsciente é estruturado como uma linguagem...”. 

O entrelaçamento também pode ser pensado no plano da 

Transferência: o analisando e o analista compartilham um 

campo simbólico de afetos, fantasias e identificações, que 

circulam, muitas vezes, sem palavras. Há um laço invisível, 

real, que ultrapassa o que é dito, e se revela na repetição, no 

silêncio, na resistência... no sonho. 

Da mesma forma que no mundo quântico, na qual a 

observação modifica o observado, na análise, a escuta altera 

o sujeito. A fala que emerge do teatro analítico não apenas 

enunciado: é ato (concreto). Para usar uma expressão típica 

da mecânica quântica, ela (a análise) “colapsa” para um 

campo de significações possíveis sem um sentido único, 

particular (singular), construído no momento da enunciação.  

Dessa forma, a partir disso, podemos arriscar a seguinte 

hipótese: o sujeito do inconsciente não é um ente estável, fixo, 

mas uma imagem, ou uma configuração, momentânea, em 

um infinitésimo de tempo, de entrelaçamentos simbólicos e, 

porque não dizer, afetivos. Ele é, tal qual uma partícula 

quântica, uma potência de estados, indivisível, descontínua, 

um “vir a ser” que se atualiza na linguagem e na relação. 



51 
 

Como diria Lacan, a respeito do sujeito do inconsciente: “ele 

fala onde não sabe e sabe onde não fala”. 

Dessa forma, portanto, o sujeito, não pode ser reduzido a 

soma de seus traços, seus sintomas, suas lembranças. Ele é 

mais, ou melhor, muito mais. Esse “muito miais” talvez esteja, 

justamente, no espaço entre o entrelaçamento indivisível que 

sustenta sua existência, sua singularidade, e clama por 

escuta... por ser escutado.  

Para Lacan, a letra é o “traço mínimo significante”, que pode 

carregar uma marca, um gozo, um trauma. A letra está 

“entrelaçada” ao corpo do sujeito, à pulsão, ao desejo. No 

universo quântico, a partícula também carrega uma 

informação que só se revela quando relacionada a outra (o 

sujeito e o outro), em outras palavras, Lacan redefiniu o 

conceito de Sujeito, quando afirma não é um ser “sólido”, 

descontínuo, ele, o sujeito é fundamentalmente dividido e 

estruturado pela linguagem... ele é o efeito de um 

emaranhando de significantes que o perpassa. O sujeito 

existe enquanto se relaciona com o outro, sendo que essa 

relação é fundamental para formação do inconsciente. A 

psicanálise lacaniana define dois tipos de “Outro”: 

- O grande Outro (o “maiúsculo”): é o agonista do sujeito, na 

linguagem é o local das normas (o protótipo do Superego 

freudiano); 

- O outro (agora minúsculo): referindo-se ao campo do 

imaginário, ao relacionamento interpessoal. 

Apesar de não seguir o método  de Francis Bacon(1564 – 

1642) podemos afirmar que sim, a psicanálise é ciência, por 

isso, gostaria de salientar que esse trabalho, como citado no 

início, é uma metáfora, tentando criar analogias entre ela e a 

física, nenhum momento, se apropriar dos conceitos 

complexos, com o rigor matemático e experimental que 



52 
 

descrevem a mecânica quântica, colaborando, dessa forma, 

com a desinformação causada por aquilo que conhecemos 

como “misticismo quântico”, que reproduz uma massa de 

afirmações não comprováveis, criando um clima de “fé 

religiosa”, a qual o imaginário dos crentes não questiona, pois  

tem certeza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 
 

XI – Psicanálise e Neurociência: 

Diálogos Possíveis Entre o Simbólico e 

o Biológico 
 

Introdução 

Sigmund Schlomo Freud: nasceu em 06 de maio de 1856, em 

Freberg in Mâhren (Áustria, na época); e morreu, na 

Inglaterra, em Londres, a 23 de setembro de 1939, ingressou 

na faculdade de medicina aos 17 anos e com 25 anos 

concluiu a especialização em Neurologia.  

Tal qual água e óleo, que não se misturam, a Psicanálise e a 

Neurociência, durante décadas, pareceram habitar 

universosparalelos inconciliáveis (imisturável). Enquanto a 

primeira se dedica à escuta do inconsciente, ao desejo e à 

linguagem que atravessa o sujeito, a segunda busca 

compreender os fenômenos mentais a partir das estruturas 

químicas e elétricas do cérebro. Contudo, com o avanço das 

pesquisas interdisciplinares, surge uma necessidade 

contemporânea: não mais escolher entre uma ou outra 

abordagem, mas buscar articulações possíveis que 

contribuam para um entendimento mais abrangente da 

experiência humana. 

Neste trabalho, proponho uma reflexão sobre cinco aspectos 

em que o saber psicanalítico e os achados neurocientíficos 

podem dialogar de maneira produtiva. Partindo da recepção 

sensorial e da filtragem de informações pelo cérebro, 

passando pelas figuras de linguagem, pelos impulsos 

inconscientes, até a formação das normas morais, a proposta 

é estabelecer pontes — e não hierarquias — entre o simbólico 

e o biológico, respeitando a especificidade de cada campo. 



54 
 

 

 

1. Percepção, filtragem e o inconsciente perceptivo 

A mente consciente é apenas a ponta conhecida do iceberg 

do processamento cerebral. Estima-se que o cérebro humano 

receba cerca de 11 milhões de bits por segundo de 

informação sensorial, mas apenas cerca de 40 a 100 bits são 

processados conscientemente. O restante é filtrado, 

descartado ou armazenado de forma inconsciente. Essa 

seleção ocorre através de mecanismos neurobiológicos e 

cognitivos que priorizam a relevância para a sobrevivência, o 

contexto emocional e as experiências anteriores. 

Do ponto de vista da Psicanálise, esse processo de filtragem 

ressoa com os conceitos de recalque, resistência e pré-

consciente. Nem tudo o que é percebido é admitido pela 

consciência, e parte significativa do conteúdo sensorial pode 

ser interpretada, distorcida ou recalcada, especialmente 

quando entra em conflito com os desejos inconscientes. 

Assim, o que chamamos de "realidade percebida" é, em 

grande parte, uma construção simbólica e filtrada — tanto 

biologicamente quanto psíquica e socialmente. 

 

2. Figuras de linguagem: metonímia e elipse no cérebro e 

no discurso 

A linguagem é uma das interfaces mais ricas entre Psicanálise 

e Neurociência. Lacan afirmou que “o inconsciente está 

estruturado como uma linguagem” — e entre as operações 

inconscientes, destacam-se a metáfora e a metonímia. Na 

elipse, temos a omissão de elementos cuja ausência precisa 

ser preenchida pelo interlocutor, criando lacunas de sentido. 



55 
 

Estudos neurocientíficos mostram que o cérebro humano tem 

capacidade para inferir significados ocultos, completar 

sentidos, e decodificar substituições simbólicas, mesmo 

diante de enunciados ambíguos ou fragmentados. O 

hemisfério direito, por exemplo, está mais envolvido com a 

interpretação de metáforas, ironias e sentidos implícitos. Isso 

sugere que o cérebro opera de modo próximo à lógica do 

inconsciente: ele não se limita ao literal, mas trabalha com 

deslocamentos e substituições — tal como os sonhos, os 

lapsos e os sintomas descritos por Freud. 

 

3. O cérebro e o inconsciente: existe um id neurológico? 

O conceito freudiano de id representa a instância psíquica das 

pulsões, dos desejos primitivos, da energia libidinal sem 

censura. Seria possível localizar, no cérebro, algum correlato 

dessa atividade? 

Embora não se possa reduzir o id a uma área cerebral, é 

possível traçar paralelos com estruturas do sistema límbico, 

como o hipotálamo, a amígdala e o núcleo accumbens, 

envolvidas na regulação de instintos, emoções e 

recompensas. Essas áreas atuam de forma rápida, 

automática e inconsciente — impulsionando comportamentos 

antes mesmo da deliberação consciente. 

A Psicanálise insiste na ideia de que o inconsciente não é 

apenas um repositório de conteúdos reprimidos, mas um 

modo de funcionamento psíquico que permeia toda a 

subjetividade. A Neurociência, por sua vez, mostra que uma 

vasta porção das decisões humanas ocorre fora da 

consciência. Assim, pode-se afirmar que existe, sim, um 

inconsciente cerebral — que, embora não seja equivalente ao 

inconsciente psicanalítico, oferece um terreno fértil para 

analogias e aprofundamentos. 



56 
 

 

4. O cérebro e a internalização das normas: o superego 

neurológico 

O superego, na teoria freudiana, é a instância psíquica que 

representa a internalização das proibições parentais e das 

normas sociais. É ele quem censura os desejos do id e exige 

o cumprimento de padrões morais. Na perspectiva 

neurológica, é possível identificar o córtex pré-frontal 

ventromedial como responsável pelo julgamento moral, pela 

empatia e pela tomada de decisões éticas. 

Estudos com pacientes que sofreram lesões nessa área 

revelam mudanças profundas no comportamento social e 

moral — tornando-os impulsivos, indiferentes a regras e 

insensíveis ao sofrimento alheio. Isso nos permite pensar que 

o superego, embora simbolicamente construído na infância 

através da relação com o Outro, encontra respaldo em 

estruturas neurais que são treinadas e moduladas ao longo da 

vida social. 

Assim como o superego não nasce conosco, mas se constitui 

pela cultura e pela linguagem, também essas áreas do 

cérebro são moldadas pela experiência social e afetiva, 

demonstrando uma correspondência interessante entre 

formação subjetiva e neurodesenvolvimento. 

 

5. Considerações finais: pontes, não equivalências 

Este trabalho buscou traçar possíveis articulações entre a 

Psicanálise e a Neurociência, sem reduzir uma à outra. A 

Psicanálise trata do sujeito do desejo, da fala, da fantasia; a 

Neurociência, do funcionamento cerebral, das conexões 

sinápticas e dos circuitos de processamento. Ambas são 



57 
 

necessárias — e, quando dialogam com respeito e 

profundidade, oferecem novas possibilidades para pensar o 

ser humano em sua complexidade. 

Se é verdade que o inconsciente freudiano não se localiza no 

cérebro como uma estrutura anatômica, também é verdade 

que há ressonâncias importantes entre os processos 

psíquicos e os achados neurológicos. Ao reconhecer essas 

aproximações, abrimos espaço para uma clínica mais 

integrada, uma escuta mais ampla e um saber mais ético — 

que não se contenta com reducionismos, mas busca escutar o 

humano em todas as suas dimensões. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 
 

XII – A Formação do Psicanalista 
Disse Espinosa: “... Parecerá, sem dúvida, surpreendente que 

eu me disponha a tratar dos defeitos e das tolices dos homens 

(...), e que eu queira demonstrar (...) aquilo que eles não 

param de proclamar como algo que, além de vão, absurdo e 

horrendo, se opõe à razão...”. 

Segundo qualquer dicionário da língua portuguesa, formação 

é o ato de atribuir forma, de modificar algo conforme um 

molde. Formamos sólidos, líquidos e gases. Cada estado da 

matéria obedece a leis e limites distintos. Essa imagem pode 

nos servir como uma metáfora potente para compreendermos 

os elementos que compõem a constituição psíquica do sujeito, 

e, por extensão, do próprio psicanalista em formação. 

Na Psicanálise — do grego psique (psychein = soprar) e 

análise (exame minucioso do todo complexo por meio de sua 

decomposição em partes elementares) — vemos uma 

dinâmica constante entre essas formas. O Superego pode ser 

visto como o sólido: rígido, inflexível, pouco adaptável. Já o 

Ego representa o líquido, que se molda ao amálgama das 

exigências do Superego e, ao mesmo tempo, tenta responder 

às pulsões do Id, este último comparável ao estado gasoso: 

volátil, expansivo, moldando-se ao ambiente, e por vezes, 

tentando transbordar seus limites. 

Mas o que é, afinal, a formação do psicanalista? Como se 

constitui esse sujeito que escuta? Como se transmite esse 

saber que não se ensina nos moldes convencionais? 

Neste texto, pretendo apresentar algumas reflexões sobre 

essa travessia: a de tornar-se psicanalista. Em outras 

palavras, trata-se de pensar como o saber da psicanálise é 

transmitido (ou melhor, experienciado) e de que forma o 

sujeito se constitui como analista. Aqui, não estamos falando 

apenas de uma profissão, mas de uma posição subjetiva. 



59 
 

Antes de haver um professor, há um mestre. O conhecimento 

precede o mestre, e o mestre precede o professor. O 

professor é o profissional que ensina — que dá forma. Mas o 

mestre reforma, ajusta, desconstrói e convida à reconstrução. 

O mestre não entrega respostas, mas instiga perguntas. Na 

formação do analista, mais do que transmitir conceitos, trata-

se de provocar deslocamentos. 

Não existem analistas a priori, e a ideia de que alguém nasce 

com um “dom” natural para a escuta é, na melhor das 

hipóteses, uma fantasia narcísica. Para haver formação, há de 

haver treino, travessia, tropeços e, acima de tudo, desejo — 

não o desejo de curar, mas o desejo de analisar. A tríade 

freudiana ainda é a base mínima para essa construção. O 

“psicanalisando” que deseja tornar-se analista deve: 

a) Apreender os conceitos fundamentais da teoria 

psicanalítica, o que implica não apenas memorizá-los, mas 

deixá-los atravessar seu próprio discurso; 

b) Submeter-se à prática clínica supervisionada por alguém 

que detenha não apenas experiência, mas também uma 

escuta ética; 

c) Manter-se em análise durante todo o tempo em que desejar 

analisar outros — pois, como dizia Lacan, o analista se 

autoriza de si mesmo, mas isso só se dá no campo do desejo, 

não da vaidade. 

Lacan, aliás, foi quem mais enfatizou a singularidade desse 

percurso. Segundo ele, não há uma formação objetiva do 

analista — não há diploma ou curso que possa garantir que 

alguém é analista. E, ainda assim, analistas existem. Isso nos 

remete a um paradoxo central da formação: é preciso 

sustentar o vazio de não saber, para que um saber outro 

emerja. 



60 
 

A psicanálise, por definição, não se apoia na tirania do saber 

institucionalizado. Ao mesmo tempo, recusa a “santificação” 

do analista — como se esse fosse um ser separado, quase 

sagrado (santo, do grego: separado), vivendo num universo 

paralelo, ou, quem sabe, perpendicular ao mundo dos 

analisantes. O analista não é um sacerdote do inconsciente, 

tampouco um guru da escuta. Ele é, antes, um sujeito que 

passou pela experiência de ser analisado, que se deparou 

com seu próprio sintoma e que, ao invés de recuar, decidiu 

escutá-lo. 

Conforme Lacan, “o psicanalista só se autoriza de si mesmo e 

de alguns outros”. Essa frase, ao mesmo tempo enigmática e 

reveladora, aponta para a ideia de que a autorização analítica 

não se dá por decreto institucional, mas por um processo ético 

e subjetivo. Em 1967, Lacan propôs a criação do “Passe” — 

um dispositivo destinado justamente a investigar essa 

passagem: a do analisante que, ao final de sua análise, passa 

a ocupar a posição de analista. O candidato ao passe (o 

“passante”) prestava um testemunho sobre sua análise a dois 

analistas “passadores”, que então levavam esse relato a um 

júri qualificado. A ideia era verificar, não a “qualidade técnica” 

do futuro analista, mas algo da ordem do atravessamento 

subjetivo: o que se perdeu, o que se transformou, o que 

restou da experiência analítica? 

A formação do psicanalista, portanto, não é uma formação 

como outra qualquer. Não há apostila, nem fórmula. É preciso 

viver, escutar, cair, levantar e continuar desejando. O desejo 

de saber, de escutar e de não se deixar capturar pela fantasia 

de completude é, talvez, o que melhor define essa travessia. 

O analista em formação é, antes de tudo, um sujeito em 

constante (de)formação. 

 



61 
 

PARTE II - TEOLOGIAS 
Oração da Tempestade 
As vezes chove tanto, 

E, sem nada para fazer, 

Talvez se virarmos sapos 

Teremos moscas para comer...     
Chuvas, ventos e moscas: 

São lamúrias de gemer, 

Vidas com almas toscas, 

Só nos fazem envelhecer!     
Um cego, um pobre, um estudante, 

Um elefante, um rato e um boi... 

Um homem, um menino um amante: 

Nunca seremos o que jamais se foi...      
Vida molhada em seca morte, 

Nos põe reflexos dialéticos, 

Nos fez viver a qualquer sorte... 

Olhos vazios, perfis estéticos.      
Tão pouco se vive a morte, 

Nada poderemos lamentar, 

Um martelo que esmague, uma faca que corte: 

Chuvas, moscas... olhos a lacrimejar!      
Bendita seja a serpente, 

Que nos salvou do paraíso: 

Um lugar pobre, decadente... 

(Que fiquem os céus com o prejuízo).      
Fim de chuva, sol nascente, 

Não queremos este prejuízo, 

Um amante cego, rato decadente... 

E a serpente? Para sempre no paraíso. 



62 
 

A Teologia da Dúvida 
Quando era professor do ensino médio, na primeira 

aula, após uma breve apresentação, dirigia uma pergunta aos 

alunos: “ – Quantas vezes 1 é maior que zero???”... Uma 

pergunta, aparentemente, com um direcionamento puramente 

matemático, mas com um viés poderosamente metafísico.  

Se pensarmos o “Zero” como o “nada” e o “1” como 

“algo”, entraríamos no debate do criacionismo versus 

evolucionismo, ou seja, como se sai do nada para o algo??? “... 

no princípio Deus criou o céu e a terra...”, mas, e antes do 

princípio??? E antes do “Big Bang”??? A própria ciência não 

tem resposta, tem, somente, hipóteses, eu diria, “chistes”. 

Estamos diante de um impasse, de uma relação “causa, 

causa”: a máxima cartesiana “...penso, logo, existo...”, mas o 

que é existir??? As coisas e as pessoas mudam e, porém, 

permanecem as mesmas coisas e as mesmas pessoas (??)... 

somos criados para depender!! Quando crianças, dependemos 

dos pais ou tutores, crescemos e passamos a depender do 

emprego, da família, dos governos, da polícia e, finalmente, de 

Deus (ou deuses). Criamos Deus a nossa imagem e 

semelhança, e não poderia ser diferente. Criamos religiões. 

Cristãos evangélicos, protestantes ou católicos; Hindus; 

Judeus; Muçulmanos; ateus: todos crentes, todos a procura de 

explicações...  Mas, e daí, se foi criado, quem (como e porque) 

criou? Se evoluiu, evoluiu a partir de (ou do) que? Houve design 

inteligente?? Obra do acaso?? Estatística pura?? Tudo isso é 

necessário?? Útil?? 

E a verdade versus realidade??? A realidade é a priori, 

incontestável... refere-se ao estado das coisas independente 

de percepções, crenças ou paradigmas, o “real” lacaniano é 

intocável, inacessível. Já a verdade depende de uma 

correspondência, uma comparação... deve ser coerente com 



63 
 

um conjunto de crenças, a verdade é corporativa. A realidade é 

retórica, enquanto a verdade, dialética... 

Mas, e deus...? Ele é responsável pelo π, está por trás 

do número de Euler. Deus não é linear, é quântico, é indivisível, 

eterno e infinito. Mas, se é onisciente, é corresponsável pelo 

holocausto de judeus, maias e astecas? Autorizou o projeto 

Manhatan explodir centenas de milhares de japoneses? É 

onipotente, portanto, tudo pode, porém, praticamente nada faz. 

Mas, se “Ele” pode, porque deveria fazer? Ele criou tudo, 

inclusive a dicotomia: bem e mal, daí ele poderia ser bom..., 

certo e errado, daí seria o detentor da lei... 

 

 A Teologia da Legislação 
Iraque: eis o local onde foram escritos os dois primeiros 

códigos do direito moderno, o primeiro deles, o código de Ur-

Nammu na cidade de UR e o código de Hamurabi, por volta de 

1700 AC, na Babilônia. Mais adiante, os 10 mandamentos, 

segundo a Bíblia (livro, capitulo, versículo), foram entregues a 

Moisés por volta do século XIII (1300-1201) AC, no monte Sinai, 

atualmente no Egito. Os Evangelhos, escritos, possivelmente, 

em meados do século I DC, também tem sua origem no oriente 

médio, não se sabe exatamente se na Síria, na Palestina ou 

“arredores”.  

Como a base desse capítulo trata da “Teologia da 

Explicação”, vamos nos deter, principalmente aos relatos da 

Bíblia. O pentateuco, também conhecido como Torá, , 

possivelmente escrito por Moisés, e traz o  resumo a história do 

povo judeu e define sua religião. Nele encontramos aquilo que 

mais se assemelha a um código do direito moderno: os 10 

Mandamentos. Como falamos há pouco, entre 1300 e 1201 AC, 

Moisés recebeu de Yahweh (YHWN), conforme Deuteronômio 

5 e Êxodo 20, no Monte Sinai (península do Sinai, atualmente, 



64 
 

Egito) duas tábuas contendo as exigências de  Deus para com 

o seu povo. A saber: 

Os 10 Mandamentos 
1. "Eu sou o Senhor teu Deus, que te tirei da terra do Egito, da 

casa da servidão. Não terás outros deuses diante de mim."  

(Êxodo 20:2-3) 

2. "Não farás para ti imagem de escultura, nem figura alguma 

do que há em cima nos céus, nem em baixo na terra, nem nas 

águas debaixo da terra. Não te inclinarás a elas, nem as 

servirás; porque eu, o Senhor teu Deus, sou Deus zeloso, que 

visito a iniquidade dos pais nos filhos, até à terceira e quarta 

geração daqueles que me aborrecem," (Êxodo 20:4-5) 

3. "Não tomarás o nome do Senhor teu Deus em vão; porque o 

Senhor não terá por inocente o que tomar o seu nome em vão." 

(Êxodo 20:7) 

4. "Lembra-te do dia do sábado, para o santificar. Seis dias 

trabalharás, e farás toda a tua obra; mas o sétimo dia é o 

sábado do Senhor teu Deus; não farás nenhum trabalho, nem 

tu, nem teu filho, nem tua filha, nem teu servo, nem tua serva, 

nem o teu animal, nem o teu estrangeiro que está dentro das 

tuas portas; porque em seis dias fez o Senhor os céus e a terra, 

o mar e tudo o que nele há, e no sétimo dia descansou; 

portanto, o Senhor abençoou o dia do sábado e o santificou." 

(Êxodo 20:8-11) 

5. "Honra a teu pai e a tua mãe, para que se prolonguem os 

teus dias na terra que o Senhor teu Deus te dá." (Êxodo 

20:12) 

6. "Não matarás." (Êxodo 20:13) 

7. "Não adulterarás." (Êxodo 20:14) 

8. "Não furtarás." (Êxodo 20:15) 



65 
 

9."Não dirás falso testemunho contra o teu próximo." (Êxodo 

20:16) 

10. "Não cobiçarás a casa do teu próximo; não cobiçarás a 

mulher do teu próximo, nem o seu servo, nem a sua serva, 

nem o seu boi, nem o seu jumento, nem coisa alguma do teu 

próximo." (Êxodo 20:17) 

 Nos 4 primeiros mandamentos, de cunho claramente 

nacionalista, o legislador deixa bem claro que ele é a única 

referência a ser observada, ele, o imperador, o rei, não admite 

comparações ou questionamentos. Ele exige fidelidade 

absoluta e exclusiva. No segundo mandamento, deixa claro 

quais serão as punições que serão enfrentadas. Os 

mandamentos 7 e 9 referem-se a a abominação a mentira. 

Observe que, no sétimo mandamento, o autor refere-se a”... 

não adulterarás..”, suscitando uma informação duplamente 

vinculada, ou seja, se pensarmos em adulterarás, como “não 

fraudarás”, temos um tópico claro em referência a proibição de 

atos corruptos, todavia, se ligarmos o “adulterarás” ao adultério 

(que é o significado preferido da maioria dos tradutores) o 

significado se transforma, de qualquer forma, a questão é a 

proibição da mentira. 

O quinto mandamento, uma acepção a proteção da 

família original, possui uma ameaça circunscrita, 

aparentemente o legislador associa a possibilidade de, como 

diria o Sr Spock, “...vida longa e próspera...” à obediência e à 

preservação das tradições. 

Os mandamentos 6, 8 e 10 definem alguns crimes 

contra a vida e contra a propriedade. Um comentário a 

respeito do décimo: primeiramente a possibilidade de 

escravidão está subentendida: “nem seu servo nem sua 

serva...” e compara seus escravos aos seus animais e a sua 

produção: “... nem seu boi, nem seu jumento, nem coisa 



66 
 

alguma do teu próximo.”. Notamos, também, o carácter 

misógino quando diz: “... não cobiçarás a mulher do teu 

próximo...”, nesse trecho a mulher é apresentada como 

propriedade, no mesmo patamar do servo, da serva, do 

jumento e do boi. 

 

 A Teologia da Denominação 
 A Bíblia é, para muitos, o “Livro Texto” da vida... para 

mim, uma enciclopédia de respeito que relata, de forma 

metafórica, a história de um povo. São 66 livros: 39 no Antigo 

Testamento (1200 aC – 165 aC) e 27 no Novo Testamento (50 

d.C. – 100 d.C.), cujo o personagem principal apresenta duas 

personalidades absolutamente distintas. Nos primeiros 39 o 

protagonista se apresentava com 6 nomes1 distintos: Yahweh 

(Eu sou Aquele que é), Elohim (o criador e governante de tudo), 

El Shaddai (o Deus da Montanha, o soberano), Adonai (O 

Senhor, demonstrando a soberania e a autoridade de Deus), El 

Elyon (Deus Altíssimo, o maior entre todos os outros deuses) e 

Jehovah Jireh (O Senhor proverá). No segundo, apenas um: 

Jesus Cristo (Iesous, que é a forma grega de  Yeshua, que 

significa a salvação, e Christos, o ungido, o Messiah, o 

prometido). O (ou “Os”) do antigo é um deus feroz, intimidador 

(Yahweh), vaidoso e quem sabe até orgulhoso de ser “O Deus” 

(El Elyon), enquanto que o do novo, um deus leve, amigo das 

crianças, humilde, conciliador... preocupado (e ocupado)! 

 

 

 
1 Mais  alguns nomes de Deus: Jehovah Rapha: "O Senhor que cura",  Jehovah Nissi: "O Senhor é minha bandeira",  Jehovah 
Shalom: "O Senhor é a paz",  Jehovah Sabaoth: "O Senhor dos Exércitos",  Jehovah Rohi: "O Senhor é o meu pastor",  Jehovah 
Tsidkenu: "O Senhor é a nossa justiça" 
 



67 
 

 A Teologia da Oposição 
 

 A igreja do Antigo Testamento é, basicamente, a Igreja 

do povo Judeu sendo o Pentateuco (ou Tora) os livros que 

seguem: Gênesis, fala da criação, do pecado original, dos 

patriarcas (Abraão, Isaque e Jacó); Êxodo conta a saída do 

povo de Israel do Egito, a passagem pelo Mar Vermelho e os 

10 Mandamentos; Levítico sobre as leis e os rituais para os 

israelitas; Números, sobre a peregrinação na busca da Terra 

Prometida e os censos; por fim,  Deuteronômio, apresentando 

uma revisão na lei judaica e a entrada na Terra Prometida, ou 

Canaã, que hoje é o Estado de Israel e a Palestina (Cisjordânia 

e Faixa de Gaza). 

 O Novo Testamento, cujo personagem principal, que 

não deixou Dúvidas, é Jesus Cristo. Ele tem tem a clara 

intenção de criar uma religião generalista, participativa, 

universal: o Cristianismo. Os primeiros séculos que sucederam 

a morte de Cristo, esboçaram o surgimento de diversas 

religiões cristianistas. 

 

 

 

 A Teologia da Pobreza 
 

 No antigo testamento encontramos a história de um 

povo guerreiro, em busca da Canaã, uma terra de fartura e 

prosperidade... 

 Já o Novo Testamento trata não de um povo, mas de 

diversos povos, oprimidos e relegados ao segundo (ou terceiro) 



68 
 

plano da história, esse povo se reuniu ao redor do Cristo, auto 

denominado filho de Deus, que pregava a graça da pobreza (” 

- ... mais fácil é um camelo passar pelo furo da agulha que um 

rico entrar no reino dos céus... Mateus 19:24”), que falava da 

virtude da simplicidade (“- ... E por que andais ansiosos quanto 

ao vestuário? Considerai como crescem os lírios do campo; 

eles não trabalham nem fiam, ..., Eu, contudo, vos digo que 

nem mesmo Salomão, em toda a sua glória, se vestiu como 

qualquer deles." Mateus 6: 28-29).  

 Essa dicotomia é absolutamente conflitosa, instigante, 

De um lado, um Deus Guerreiro, dominador, imperialista, que 

definia leis inquestionáveis e diametrais, cujo conceito de 

propriedade e dominação era claramente exaltado... Do outro 

lado, outro Deus, com corpo humano, enfrentava as “guerras” 

com parábolas (Veja em Mateus 8:20: “ - E disse Jesus: As 

raposas têm covis, e as aves do céu têm ninhos, mas o Filho 

do Homem não tem onde reclinar a cabeça.") , andava de pés 

descalços ou sandalhas de pescador... não reconhecia a 

propriedade... enfim, um pré anarquista. Ele era um pacifista 

(Mateus5:38-48: ("Vós ouvistes que foi dito: Olho por olho, e 

dente por dente. Eu, porém, vos digo: Não resistais ao mal; 

antes, a quem te ferir na face direita, oferece-lhe também a 

outra; e ao que quiser pleitear contigo, e tomar a tua roupa, 

deixa-lhe também a capa; e a quem te obrigar a caminhar uma 

milha, vai com ele duas."), que pregava o amor ao próximo 

como a máxima do bem viver (Mateus 22Ç34-40: Ouve, pois, ó 

Israel: o Senhor nosso Deus é o único Senhor. Amarás, pois, o 

Senhor teu Deus de todo o teu coração, e de toda a tua alma, 

e de todo o teu entendimento, e de todas as tuas forças. Este 

é o primeiro mandamento. O segundo, semelhante a este, é: 

Amarás o teu próximo como a ti mesmo.") e se opunha de forma 

clara a autoridade (Mateus 21: 12-13) 

 



69 
 

  A Teologia da Prosperidade 
 

 O movimento Pentecostal e Neopentecostal.  

 Nem religião, nem tradição: a Páscoa é calculada de 

acordo com o primeiro domingo após a lua cheia que ocorre 

depois do equinócio da primavera, dessa forma, a Páscoa pode 

acontecer entre 22 de março e 25 de abril... Já o Pentecostes, 

que estava ligado a Festa das Semanas (Shavout), era uma 

celebração judaica, que relembrava a entrega dos 10 

mandamentos, por Deus a Moisés, no Monte Sinai. Esse 

evento ocorria 50 dias após a Páscoa (Passagem), que 

comemorava o Êxodo, ou seja, a libertação do povo judeu, 

quando, orientado por moisés, abandona o Egito, atravessando 

o Mar Vermelho. No novo mandamento, no livro dos Atos dos 

Apóstolos 1 e 2 ou em 1 Coríntios 16:8, o Pentecostes relata o 

“Batismo no Espírito Santo”, quando os apóstolos e outro grupo 

de discípulos de Jesus, passaram a usufruir, segundo o 

apóstolo Paulo (ver 1 Coríntios 12) dos “dons”2 do Espírito 

Santo, a saber: 

1. Fé: Confiança especial em Deus e em Suas promessas. 

2. Cura: A capacidade de curar doenças e enfermidades. 

3. Milagres: Fazer coisas sobrenaturais que vão além das 

leis da natureza. 

4. Profecia: Falar em nome de Deus, trazendo 

mensagens de edificação, exortação ou consolo. 

5. Discernimento de espíritos: Capacidade de distinguir 

entre o que é de Deus e o que não é. 

6. Línguas: A capacidade de falar em idiomas que não se 

conhecem, especialmente em contextos de adoração. 

 
2 Na tradição cristã, os dons do Espírito Santo são os seguintes: Sabedoria: veras coisas sob a perspectiva de Deus; 
Entendimento: habilidade de discernir a vontade de Deus; Conselho: Capacidade de reconhecer a direção de Deus; Ciência:  



70 
 

7. Interpretação de línguas: A capacidade de interpretar 

os idiomas falados por outros em um contexto de 

adoração. 

Resumindo, a partir daquele momento, além do batismo 

nas “Águas”, simbolizando o renascimento do crente (que 

agora estava convertido) estava instituído o “Batismo no 

Espírito Santo”, onde o crente adquiria “super poderes” para 

encaminhar a pregação com eficiência.  

No século XVIII ocorreu, na América do Norte, o movimento 

que se denominou “O Grande Avivamento”, onde pregadores 

como Jonathan Edwards e George Whitefield, promoveram 

uma nova épica religiosa, que enfatizava a experiência pessoal 

da conversão, a leitura da Bíblia (dando ênfase a interpretações 

tendenciosas) e a oração. Desse movimento surgiu a igreja 

Metodista, fundada por John Wesley, que enfatizava a 

santidade pessoal, a experiência religiosa interior e a missão 

social, que foram a base para o “Segundo Grande Avivamento” 

(meados do século XIX).  

O Pentecostalismo, que surgiu em Los Angelesi, no início 

do século XX, caracterizou-se pela ênfase no “Batismo do 

Espírito Santo”, com os dons espirituais (principalmente o “falar 

em línguas”, que na verdade, ninguém entendia uma palavra 

sequer...) com cultos “teatralescos”, que acarretou no 

surgimento de uma quantidade muito grande de 

denominações.  

O Neopentecostalismo, surgido no final do século XX e 

“viralizando” no século XXI, com uma dialética semelhante a 

dos cultos afro-brasileiros, , enfatiza o crescimento pessoal, a 

“teologia da prosperidade”, e a devida fidelidade ao dízimo, as 

batalhas espirituais entre a igreja e o inferno, com cultos 



71 
 

vibrantes e milagres ocorrendo as pencas... A igreja, que desde 

o século IV já era um bom negócio (vide Vaticano), transformou-

se no comércio mais estrondosamente eficiente da história... 

agora, ao invés de, somente, vender indulgências, 

comercializavam todo o tipo de mágica milagrosa, 

interpretando a bíblia da forma mais conveniente ao negócio, 

agora o “milagre” dependia, tão somente, quanto o 

“congregado” estava disposto a investir... 

 

 

  



72 
 

PARTE III: AMENIDADES 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



73 
 

SWING  ANIMAL 

 
 

Esta é uma história de amor 

De três estranhos amantes: 

Compartilhavam a mesma cama, 

Uma minúscula formiguinha 

E dois enormes elefantes... 

A formiga não parava, 

Toda noite era uma orgia, 

Inventava posições que, 

Sem sombra de dúvidas, 

Kama Sutra Coraria. 

As famílias eram contra  

A esta vida depravada, 

Tanta luxúria junta: 

Dois frágeis elefantes, 

E uma formiguinha tarada. 

Mas, o doce amargou, 

Daquele Ménage Trois, 

Quando surgiu, de repente, 

Na vida dos três amantes,  



74 
 

Um garboso Tamanduá. 

E as brigas começaram, 

Por mais incrível que pareça, 

A insaciável formiguinha,  

Alegava aos elefantes: 

“- hoje não, estou com dor de cabeça”! 

Os elefantes enlouqueciam: 

Seu amor tinham perdido,  

A formiga os trocara  

por um belo Tamanduá: 

Um industrial próspero e bem-sucedido. 

E a tragédia chegou ao fim: 

Um suicídio aconteceu, 

O outro entregou-se ao vício, 

E a formiguinha? Bem, 

A formiguinha o Tamanduá comeu!! 

 

 

 

 

 



75 
 

Poema Macabro 
 

A luz apagou, 

O gato correu, 

Passarinho voou 

E, o morto morreu!! 

 

Morreu sem no bolso um vintém 

Viveu um luxurioso desatino 

Queria usufruir do além, 

Então seu eterno destino. 

 

Foi um velório sem trombetas, 

Era uma morte anunciada... 

Ele estava de cueca e camiseta... 

Em meio a uma desaconselhável balada... 

 

Mortas de todas as procedências, 

Feitios, gestos e cores, 

Foi repousar sua indecência, 

Na mortiça de muitos sabores. 

 

Ouvimos toadas do quinto, 

Era o breve defunto em prantos, 

Não era verdade, mas não minto, 

Ele perdera seus encantos. 

 

Estrebuchado no chão, lá estava... 

Quase em lágrimas transformado, 

Disse que morto não mais ficava, 

(Sua mortiça o tinha abandonado)! 

 

Mas que bela mortiça indecente, 

Com queria passar a eternidade, 



76 
 

No seu caixãozinho bem quente, 

Produzindo todo o tipo de obscenidade!! 

 

O morto gemia, escalafobético,  

Pois sua mortiça nunca mais veria... 

Quando lhe passou um corpo esquelético... 

De uma caveira libidinosa e esguia. 

 

Sentiu os vermes agitando seus restos, 

E, o que podia, rígido ficou... 

Aqueles insidiosos e mal falados gestos 

De vergonha o defunto corou. 

 

 

Conheceram-se biblicamente, 

Com requintes de perversa luxúria, 

Aquele colosso subia, impavidamente, 

Na caveira, na mais insana penúria. 

 

O sol ligou o dia, 

Tudo fora como sempre foi... 

O cachorro late, o gato mia, 

Grasna o pato, muge o boi... 

 

A caveira e o morto,  

abandonando o próprio nexo, 

Fizeram kamasutra corar, 

Em meio ao interminável sexo. 

 

... e morreram felizes para sempre!!! 

 

 

 

 



77 
 

Oração da Tempestade 
 

As vezes chove tanto, 

E, sem nada para fazer, 

Talvez se virarmos sapos 

Teremos moscas para comer... 

 

Chuvas, ventos e moscas: 

São lamúrias de gemer, 

Vidas com almas toscas, 

Só nos fazem envelhecer! 

 

Um cego, um pobre, um estudante, 

Um elefante, um rato e um boi... 

Um homem, um menino um amante: 

Nunca seremos o que jamais se foi... 

 

Vida molhada em seca morte, 

Nos põe reflexos dialéticos, 

Nos fez viver a qualquer sorte... 

Olhos vazios, perfis estéticos. 

 



78 
 

Tão pouco se vive a morte, 

Nada poderemos lamentar, 

Um martelo que esmague, uma faca que corte: 

Chuvas, moscas... olhos a lacrimejar! 

 

Bendita seja a serpente, 

Que nos salvou do paraíso: 

Um lugar pobre, decadente... 

(Que fiquem os céus com o prejuízo). 

Fim de chuva, sol nascente, 

Não queremos este prejuízo, 

Um amante cego, rato decadente... 

E a serpente? Para sempre no paraíso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 
 

FINALMENTE: 
Há alguns anos ouvi alguém dizer que o contrário de 

morte não é vida, mas sim, amor. Esta máxima torna ainda 

as coisas mais difíceis pois, se morte inicia com a extinção 

da vida, onde o amor entra nessa história? Os teistas se 

locupletavam com estas afirmações pois, se deus é amor, 

a vida seria esse resultado... pelo menos, até que a morte 

os separe! Mas, se a vida é a vontade dos deuses, quem 

teria a vontade sobre as vidas das divindades? Ou melhor 

eles (Eles?) são vivos? E as baratas e os vermes, também 

usufruem dos desejos do além? Seria a vida consciente 

ou, até mesmo inconscientemente temos (ou vivemos) a 

vida? Somos proprietários ou apenas usuários da (nossa) 

vida? Acabei de ver uma menina abraçando seu pai, e se 

ele fosse fulminado por um ataque cardíaco, como essa 

criança interpretaria a vida desde então? Não tenho 

respostas, não tenho certezas... mas não seriam essas 

dúvidas a razão da própria vida? A propósito, existe 

alguma razão para se viver? A vida é um repleto de 

paradoxos, uma vez que ela só se mantém com o final de 

outras vidas e, parece, que a morte (também seja lá o que 

ela for) é a única prova que um dia o defunto viveu, em 

outras palavras, a eternidade é mórbida, e os imortais são, 



80 
 

possivelmente, “inviventes”, irrelevantes! Poucas coisas 

nos são claras, mas algo que parece incontestável é que 

a matemática da vida é composta somente de números 

inteiros, ou seja, não existem vidas fracionárias, algo 

como meia vida. A vida é quântica, discretizada, 

descontínua, a vida é completa. Seria o nascer o primeiro 

lapso de vida? Caso sim, o que ela seria antes do nascer, 

ou melhor, a vida já era antes do nascer? Alguns crêem e, 

como dizia o apóstolo Paulo “... a fé é o firme propósito 

naquilo que não se vê...”, prefiro a esperança, a 

possibilidade ou, como já disse, prefiro a dúvida, portanto 

o que seria o exato momento após a vida e antes da 

morte? Aliás, temos uma razoável noção de quando a 

morte inicia, porém, ela tem fim ou é imortalmente eterna? 

Somos seres que permanecemos entre dois vácuos de 

tempos: o passado e o futuro, pois o presente, enquanto 

não aconteceu é futuro e, no momento que acontece, já é 

passado... não seria a vida algo, perturbadoramente, 

semelhante? 

 

 



81 
 

Carta Póstuma – David Coimbra, Canalha 

eterno!! 
 

Caxias do Sul, 30 de maio de 2022 

Meu querido David, 

Amigos: assim orbitava tua vida. 

Aliás, posso não ter sido o teu melhor amigo, mas, com 

certeza absoluta, tu foste o meu. 

Estou, neste momento, me recuperando de um homérico 

porre (com direito a coma alcoólica e UPA) de 48 horas... 

Algumas reticências esclarecedoras. Lágrimas etílicas em tua 

homenagem. 

Como é que tu inventa de morrer, logo numa sexta-feira? Isso 

não tá certo. 

A visão do teu féretro não faz parte da minha vida. 

Sempre soube que eras um canalha, mas morrer (e numa 

sexta-feira!) foi a galhofa da tua vida? 

Canalha, tu és imortal (ou pelo menos deveria ser). 

Há 50 anos tu faz parte da minha vida... 

Pensei até em fazer uma vaquinha pra te angariar anos de 

vida — cada amigo te cederia um ou mais anos, dependendo 

da disponibilidade. 

Pai do céu, tu viverias mais uns dez mil anos! 

Tu sempre foste meu candidato à presidência — e eu, teu 

ministro aleatório. 



82 
 

Nossa quadrilha cor-de-rosa começaria reformando o Brasil e, 

logo depois, o mundo, que seria transformado num colossal 

IAPI. 

Lembro aqui algumas palavras que somente os iniciados 

entenderão: 

Percorreríamos manadas de WOLFREMBAYERS, fugindo de 

hordas de ROQUEPROTES, todas bradando BALANTINES, 

ao som da viola de 12 cordas do XICO TRAGO, 

enlouquecendo DONA DIVA... 

Logo após, em alguma instância de Cachoeira do Sul, 

representaríamos Geni e o Zepelim. 

Eu, é lógico, seria a Geni; o PLISNO (comendo um naco de 

queijo) era o enorme Zepelim, 

e todos os restantes atuariam como vorazes atiradores de 

bosta. 

Logo numa sexta? Que sacanagem. 

Sexta é dia de EDELWEISS, de MAZZA, de LILIPUT, de 

ALALAÔ... 

Sexta não é dia de morrer. 

Aliás, pra ti, nunca é dia de morrer. 

Não vou chorar no teu féretro. 

Não vou carpideirar. 

Nem bradar salmos de sétimo dia. 

Nada disso. 

Guardarei tua imagem num bar qualquer, com um belo e 

cremoso chopp, 



83 
 

e uma porção de batatas fritas nadando em óleo e brancas de 

sal. 

Vou sofrer de saudade. 

E saudade é a maior prova de amor que conheço. 

Queria estar errado e te encontrar novamente. 

Mas quis o destino me absolver de qualquer fé... 

E me entupir de esperanças. 

Diz o poeta: 

“Amigo é coisa pra se guardar no lado esquerdo do peito...” 

Além disso, te guardaremos nos nossos copos — 

e nas nossas palavras. 

Outras palavras... todas palavras. 

Com eterna amizade, ao irmão que escolhi, 

Fernando Belissimo 

 
 

 

 

 

 

 

 



84 
 

 
“Ser analista é habitar o intervalo. É fazer morada entre o dito 

e o não-dito, entre o que ressoa como grito e o que se 

dissolve em silêncio.” 

Entre textos poéticos, ensaios curtos, reflexões clínicas e 

existenciais, esta obra se constrói como um mosaico de 

fragmentos — pedaços de uma formação que se dá mais na 

escuta do que na leitura, mais na presença do que no saber 

acumulado. 

Fernando Belissimo escreve com a alma de quem já escutou 

muito antes mesmo de se sentar atrás do divã. 

 

 

Para estudantes, analistas, curiosos ou apenas leitores em 

busca de sentido, este livro é um convite: 

ouvir-se e deixar-se atravessar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 
 

 
 


